Жизненный путь зависит от самого человека, но не в полной мере. Господь дает какие-то возможности и таланты каждому из нас, споспешествует получению образования, окружает по Своей воле людьми, которые способны разделить с тобой твой жизненный путь. Эту милость Божию я на себе чувствую, а значит, тем больше осознаю свою ответственность и необходимость на нее отвечать. И ответ должен заключаться в следующем — в том, что я себе сказал, когда Господь призвал меня к Патриаршему служению. Я себе сказал так: отныне у тебя не должно быть ничего для себя и ради себя, вся твоя жизнь должна посвящаться служению Церкви. По милости Божией, через помощь всех тех архипастырей, пастырей и мирян, которые меня окружают, в меру своих сил я стараюсь осуществлять это призвание так, как я его понимаю.

Живем мы, еще раз хочу сказать, в непростое время, хотя простых времен в истории Церкви никогда не было, - только, может быть, острота этих проблем время от времени меняется. Мы как Церковь, как народ, как страна вошли в совершенно особый период. Многие ополчишася на нас, и я все время задаю вопрос: почему же ополчишася? Мы такие же, как многие другие; мы, в общем, из той же европейской культурной традиции; мы христиане. Так почему ополчишася? Отвечаю себе так: Россия посмела — а посмела потому, что она независимая и великая держава, — идти иным цивилизационным путем. Сегодня даже в христианских странах отказываются от Христа, от Бога, от Церкви, храмы становятся увеселительными заведениями или еще как-то утилитарно используются, а в нашей стране Церковь строит тысячи храмов! Только вдумаемся в это число: тысячи и тысячи людей прилагаются к Церкви! Разве это не явление милости Божией над Отечеством нашим, над Церковью нашей и над всеми нами? И когда сознаешь, что ты живешь в это время, время особой милости Божией к стране, к народу нашему, то происходящее возгревает и чувство ответственности, и чувство радости и укрепляет надежду на то, что Господь будет с нами до тех пор, пока мы — каждый из нас и мы как народ — не откажемся от Его водительства. Вот и сегодня труды мои направляются к тому, чтобы никогда народ наш православный не изменил направление своей духовной жизни.

#### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из проповеди Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла после Божественной литургии и благодарственного молебна в храме благоверного князя Александра Невского в одноименном скиту близ Переделкина 20 ноября 2024 года, в день рождения Его Святейшества



## РОЖДЕСТВЕНСКОЕ ПОСЛАНИЕ

# Патриарха Московского и всея Руси Кирилла архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

Преосвященные архипастыри, всечестные пресвитеры и диаконы, боголюбивые иноки и инокини, дорогие братья и сёстры!

Воздавая хвалу в Троице славимому Богу и разделяя со всеми вами радость нынешнего торжества, обращаюсь к вам, православным чадам нашей Церкви, проживающим как в России, так и в других странах пастырской ответственности Московского Патриархата, и сердечно поздравляю с праздником Рождества Христова — праздником воплощённой любви Творца к Своему творению, праздником исполнения обетования о пришествии на землю Сына Божия, праздником надежды на спасение и вечную жизнь.

Велие и преславное чудо совершися днесь: Дева раждает и утроба не истлевает: Слово воплощается и Отца не отлучается. Ангели с пастырьми славят, и мы с ними вопием: слава в вышних Богу, и на земли мир (стихира праздника). Такими словами Церковь Христова свидетельствует о таинственном событии, которое произошло более двух тысячелетий назад в Вифлеемской пещере и изменило весь дальнейший ход мировой истории. С изумлением и благоговением мы преклоняем колена наших сердец перед этой непостижимой человеческим разумом тайной Божественного замысла о спасении. С благодарением принимая сей жертвенный дар Творца и Промыслителя, тако о нас изволившего, мы исповедуем благодать, проповедуем милость, не таим благодеяний (молитва великой агиасмы).

Что же нам, христианам XXI века, надлежит делать, чтобы стать причастниками этого поистине бесценного благодеяния Божия и удостоиться Его Царства, уготованного от создания мира (Мф. 25, 34)?

Всё, что мы можем и должны сделать в своей жизни, — ответить на Его любовь взаимностью. А это значит верить и всецело доверять Богу, исполнять евангельские заповеди, уклоняться от зла и творить добро (Пс. 33, 15), быть, по призыву Спасителя, светом миру и солью земли (Мф. 5, 13–14).

Будучи наделённым свободной волей и неотъемлемым правом выбора, любой человек может либо принять Христа, либо отвергнуть Его, быть на стороне света — или погрузиться во тьму греха, жить по совести — или по стихиям мира сего (Кол. 2, 8), посредством добрых дел созидать в сердце своём рай — или, напротив, творя зло, уже здесь на земле испытывать адские муки. Другими словами, каждый из нас призван к радости и полноте жизни, говоря простым языком — к счастью, а оно — это важно сознавать и понимать — невозможно без Бога, ибо Он — источник жизни и всех благ, Он — Творец и Промыслитель, Он — любящий Отец, наш заботливый Помощник и Покровитель. Обладая свободной волей, человек может избрать жизнь и достичь богоуподобления, но он также свободен и в выборе для себя другой, безбожной и безблагодатной жизни, ведущей к погибели.

Вот почему Господь, Который создал нас, всё же не спасает нас без нашего участия. В сопряжении воли Божией, благой и совершенной (Рим. 12, 2), с волей человеческой, пусть несовершенной, но стремящейся к добру, — залог нашего успешного прохождения земного поприща. В конечном итоге вечная участь каждого человека является продолжением того духовного состояния, которое было свойственно ему в земной жизни.

Памятуя об этом, будем, по слову апостола Павла, стремиться стяжать в себе любовь, радость, мир, долготерпение, благость, милосердие, веру, кротость, воздержание (Гал. 5, 22–23) и другие дары Духа. Будем делать всё возможное,

чтобы оставаться нам христианами не только по имени, но и по образу жизни, по отношению к родным и близким, к соработникам и сослуживцам, к каждому человеку, нуждающемуся в нашей помощи и участии, сочувствии и поддержке.

Во все дни, наипаче же в сей великий праздник, мы призваны усердно молиться о мире всего мира и благостоянии святых Божиих Церквей, о недугующих, страждущих, пленённых и о спасении их. Значимость этих прошений ныне весьма актуальна, ибо силы зла, брани и разделений хотящие, ополчились на Православие. Они сеют вражду и ненависть, используют любые средства для воплощения своих коварных замыслов. Но мы верим и надеемся, что силой Божией все немощные дерзости демонов и их приспешников будут посрамлены. Так было не раз в прошлом, так будет и сейчас. Многовековой опыт Церкви убеждает нас в этом.

Особую благодарность выражаю всем, кто, совершая ныне пастырское служение в пределах Украины, порой с риском для жизни и здоровья продолжает хранить верность каноническому Православию, кто безбоязненно идёт по пути исповедничества, претерпевает поношения и скорби за Христа и за Церковь. Таковым мужественным защитникам и поборникам Истины да поможет Господь в испытаниях и да вменит страдания их в праведность.

Несмотря ни на что, духовно мы едины. Мы едины, ибо вышли из единой крещальной купели. Мы едины, ибо совокупно являем полноту Единой, Святой Соборной и Апостольской Церкви. Мы едины, ибо связаны неразрывными узами любви во Христе. Мы едины, ибо непреложны слова Спасителя, сказавшего: «Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28, 20). Посему нам, христианам, некого и нечего бояться, о чём и напоминает апостол Павел, восклицая: «Если Бог за нас, кто против нас?» (Рим. 8, 31). Вдохновляясь этим обетованием, мы живём и созидаем, боремся и побеждаем именем Господним, ибо, как пишет святой апостол Петр, «нет другого имени под небом, данного человекам, которым надлежало бы нам спастись» (Деян. 4, 12). Не было, нет и не будет, свидетельствует Церковь.

Со времени пришествия на землю Господа и доныне всем верующим в Него дарована возможность быть чадами Отца Небесного, ибо, как утверждает святой апостол Павел, теперь мы *свои, а не чужие Богу* (Еф. 2, 19). И это означает, что все мы — Его дети, а в Нём и через Него — родные и близкие друг другу.

В богослужениях и священнодействиях Церкви, которая является местом встречи человека со своим Создателем, нам приоткрывается завеса вечности и уже здесь, на земле, даётся предвкушение грядущей полноты бытия, когда, по слову Священного Писания, будет Бог всяческая во всех (1 Кор. 15, 28), когда никто и ничто не сможет отлучить нас от любви Божией (Рим. 8, 39), от радости общения с Ним, когда отрёт Бог всякую слезу с очей человеческих, и смерти не будет уже, ибо прежнее прошло (Откр. 21, 4).

Возвещая людям благую весть о пришествии в мир Спасителя, Церковь, как чадолюбивая мать, всех призывает уверовать во Христа и жить по Его завету, дабы стать наследниками вечного блаженства. Поистине Господь пришёл на землю, чтобы нас возвести на небо. Он неизменно предлагает людям следовать путём духовно-нравственного преображения, которое достигается исполнением евангельских заповедей, добровольным соработничеством человека и Бога, содействием Его благодати, ниспосылаемой в Таинствах Церкви.

И если во взаимоотношениях с людьми, в повседневных делах и заботах мы научимся руководствоваться Божественными установлениями, то многое изменится не только в нас, но и вокруг нас: жизнь обретёт подлинный смысл, наполнится настоящей радостью и счастьем.

Будем же достойны христианского звания и призвания. Будем идти по жизненному пути с твёрдой верой и непоколебимой надеждой на помощь свыше, радуясь каждому новому дню и новой возможности творить добрые дела, любя ближних и благодаря Бога всегда и за всё (Еф. 5, 20), Ему же подобает всякая слава, честь и поклонение во веки веков. Аминь.

С праздником всех вас, мои дорогие, с Рождеством Христовым!

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

Lupun

### ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

## СОДЕРЖАНИЕ

январь 01 [998] 2025

2 Рождественское послание Патриарха Московского и всея Руси Кирилла архипастырям, пастырям, диаконам, монашествующим и всем верным чадам Русской Православной Церкви

#### Официальная хроника

- 6 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 18 Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном собрании г. Москвы
- 32 Определения Священного Синода

#### Монастыри и монашество. XXI век

48 Елена Алексеева Прославленный Богом и людьми

#### Жизнь Церкви

62 О. Н. Афиногенова Почитание святых мощей

#### История Церкви

72 А.А. Кострюков
Русская Православная Церковь Заграницей
и Московский Патриархат: история разделения
и примирения внутри Поместной Русской Церкви

#### Православие в мире

84 Митрополит Зарайский Константин: не стоит недооценивать Африку
Об Африканской миссии Русской Православной Церкви

#### Вечная память

94 Протоиерей Николай Струков

#### **Чтение**

96 Книги издательства Московской Патриархии

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

**Павел, митрополит Крутицкий и Коломенский,** Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

#### Николай, епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский.

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

Протоиерей Петр Иванов, ответственный редактор

«Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

**Никандр, митрополит Наро-Фоминский,** викарий Святейшего Потриаруа Москорского и поод Руси

Патриарха Московского и всея Руси

**Иерей Владислав Мишин,** исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

**Протоиерей Владимир Клюев,** ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

#### РЕДАКЦИЯ

Главный редактор епископ Балашихинский

и Орехово-Зуевский Николай

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

Фоторедактор Татьяна Поздеева

Корректор Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

Распространение: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

**Интернет:** www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik;

www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

В номере использованы материалы пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

Фото: иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов,

МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com

**На 1-й странице обложки:** Верхотурье, Пермская губерния. Открытка

начала XX века

**Адрес редакции:** 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

**Отпечатано:** ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3A

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация

«Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

#### ЛЕТО ГОСПОДНЕ БЛАГОПРИЯТНОЕ

С надеждой и упованием встречаем Новолетие. Не бывает времени, когда бы Бог не давал нам возможности стремиться ко спасению, исполнять наше «христианское звание и призвание». К этому призывает в Рождественском послании свою паству Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. Предстоятель неизменно показывает нам пример своим неутомимым служением, заботой об устроении церковной жизни, о чем свидетельствуют как журналы заседания Священного Синода, так и выступление Его Святейшества на Епархиальном собрании Первопрестольного града.

Испрашивая у Господа благословения, уповаем, что чаянию наших сердец споспешествуют молитвы святых (ср. Откр. 8, 4), наших заступников и наставников в вере и благочестии. Триста тридцать лет прошло с прославления святого праведного Симеона Верхотурского, через века укрепляющего и утешающего богомольцев, и ныне во множестве притекающих к его честным мощам. Статья О. Н. Афиногеновой рассказывает о почитании останков святых угодников — древней традиции, хранимой православием и богословски возводящей верующих к учению об обожении и воскресении.

История церковная и современная действительность свидетельствуют о том, что апостольская миссия проповедовать везде (ср. Ис. 40, 31) направляется Промыслом Божиим и делатели нивы церковной не устанут и не утомятся (ср. Мк. 16, 15). Исследователь истории РПЦЗ профессор А. А. Кострюков рассматривает пути русского православного зарубежья, оказавшего значительное влияние на сохранение православия в эмигрантской среде, говорит о причинах послереволюционного разделения в Русской Православной Церкви, о его преодолении и развеивает некоторые мифы, касающиеся прошлого РПЦЗ. Патриарший экзарх Африки митрополит Зарайский Константин делится впечатлениями о том, как на далеком континенте в разнообразных условиях и обстоятельствах смело и дерзновенно осуществляется русская православная миссия и люди с радостью принимают весть о Христе Спасителе. Он же да устроит шествие наше в мире.

## Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла





**29 ноября** 2024 года в рабочей Патриаршей резиденции в Чистом переулке в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с первым заместителем секретаря Совета Безопасности Российской Федерации Рашидом Гумаровичем Нургалиевым.

2 декабря, в день памяти святителя Филарета, митрополита Московского, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. За Литургией была совершена хиротония архимандрита Сергия (Зайчикова) во епископа Алапаевского и Ирбитского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Алапаевской епархии Екатеринбургской митрополии. В богослужении принял участие сводный хор лауреатов III Патриаршего международного фестиваля духовной музыки «Свет Христов». На малом входе Святейший Владыка возвел в сан митрополита: епископа Воронежского и Лискинского Леонтия в связи с его назначением главой Воронежской митрополии; епископа Владивостокского и Приморского

Павла — в связи с его назначением главой Приморской митрополии. Во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 50-летием со дня рождения и. о. председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации иерей Владислав Мишин был удостоен права ношения наперсного креста с украшениями. Святейший Патриарх Кирилл напутствовал епископа Алапаевского и Ирбитского Сергия на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный епископ преподал

верующим первое архипастырское благословение. Затем Предстоятель обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Далее Святейший Владыка вручил церковные награды. Их были удостоены: во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 75-летием со дня рождения митрополит Калужский и Боровский Климент — ордена святителя Макария, митрополита Московского, І степени; во внимание к усердным архипастырским трудам митрополит Донецкий и Мариупольский Владимир — ордена равноапостольного князя Владимира III степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви и в связи с 60-летием со дня рождения президент ПАО «Тихоокеанская инвестиционная группа» С. М. Дарькин — ордена преподобного Сергия Радонежского I степени; во внимание к вкладу в развитие церковно-государственных отношений председатель Комитета Совета Федерации ФС РФ по науке, образованию и культуре Л. С. Гумерова — ордена равноапостольной княгини Ольги III степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви и в связи с юбилейной датой со дня рождения директор





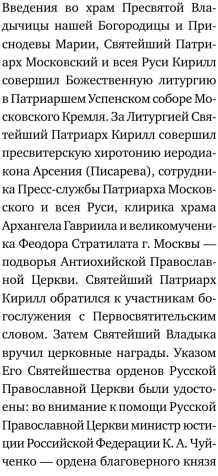


Протокольно-координационного департамента Министерства обороны РФ Ж. В. Гусева — ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, II степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви заслуженная артистка Российской Федерации Л. Д. Белоброва — ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, III степени.

**3 декабря**, в канун праздника Введения во храм Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии и дня интронизации святителя Тихона, Патриарха Всероссийского, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве.

**3 декабря** в Зале церковных соборов Храма Христа Спасителя в Москве состоялась российская премьера документального фильма «Люди Христовы. Наше время», посвященного гонениям на Украинскую Православную Церковь со стороны государственных властей Украины. Одним из создателей фильма выступил режиссер Эмир Кустурица, также присутствовавший на премьере в Москве. Мероприятие посетил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

4 декабря, в день празднования







Даниила Московского II степени; во внимание к вкладу в развитие церковно-государственных отношений заместитель министра финансов Российской Федерации А. В. Моисеев — ордена благоверного князя Александра Невского II степени; во внимание к помощи Русской Православной Церкви заместитель руководителя Федерального агентства по управлению государственным имуществом Д. А. Степаненко — ордена благоверного князя Даниила Московского III степени.

4 декабря, в 107-ю годовщину со дня интронизации святителя Тихона, Патриарха Всероссийского, по окончании Божественной литургии в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил Донской ставропигиальный монастырь. В Большом соборе обители, где покоятся честные мощи святителя Тихона, Предстоятель Русской Православной Церкви совершил молебен.

**6 декабря**, в день памяти благоверного великого князя Александра

Невского, в схиме Алексия, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме благоверного князя Александра Невского в одноименном скиту близ Переделкина.

8 декабря, в Неделю 24-ю по Пятидесятнице, отдание праздника Введения во храм Пресвятой Богородицы, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил чин великого освящения храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы и Божественную литургию в новоосвященном храме. За Литургией состоялась хиротония архимандрита Серафима (Лопухова) во епископа Ейского и Тимашевского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Ейской епархии Кубанской митрополии. Были освящены три престола храма Живоначальной Троицы в Чертанове: центральный в честь Живоначальной Троицы, правый — в честь Толгской иконы Божией Матери, левый — в честь Богоявления Господня. По окончании Литургии Святейший Патриарх Кирилл напутствовал епископа Ейского и Тимашевского Серафима на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный









епископ преподал верующим первое архипастырское благословение. Настоятель новоосвященного храма протоиерей Константин Сопельников приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству Казанскую икону Божией Матери XIX века, написанную сестрами Казанской Амвросиевской женской пустыни. Затем Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар новоосвященному храму Святейший Патриарх передал образ благоверного великого князя Александра Невского. Далее Святейший Патриарх Кирилл вручил церковные награды. Были награждены:

во внимание к трудам по строительству храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы протоиерей Константин Сопельников — орденом преподобного Сергия Радонежского III степени; во внимание к помощи в строительстве храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы Д. В. Козлов, генеральный директор ООО «Булочно-кондитерский холдинг "Коломенский"», — медалью ордена преподобного Серафима Саровского; во внимание к помощи в строительстве храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы Э. С. Ханахян, глава управы Тверского района г. Москвы, — медалью ордена благоверного князя Даниила

Московского; во внимание к помощи в строительстве храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы С. В. Осышный, руководитель проектного отдела ООО «Мастерские храмоздателей», — медалью ордена преподобного Сергия Радонежского; во внимание к помощи в строительстве храма Живоначальной Троицы в Чертанове г. Москвы К. Б. Егоров, главный инженер отдела систем эмиссионно-кассовой работы и налично-денежного обращения Банка России, — Патриаршей грамотой.

9 декабря в рабочей Патриаршей резиденции в Чистом переулке в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с директором Службы внешней разведки Российской Федерации С. Е. Нарышкиным. Во внимание к вкладу в развитие церковногосударственных отношений и в связи с 70-летием со дня рождения Предстоятель Русской Православной Церкви наградил главу Службы внешней разведки России орденом преподобного Сергия Радонежского I степени.

**10 декабря** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча

Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с мэром г. Москвы С. С. Собяниным. Во внимание к помощи Русской Православной Церкви Святейший Патриарх Кирилл вручил мэру российской столицы орден преподобного Сергия Радонежского II степени.

**12 декабря** состоялся телефонный разговор Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с Блаженнейшим Патриархом Великой Антиохии и всего Востока Иоан-

ном X. Святейший Патриарх Кирилл заверил Предстоятеля Антиохийского Патриархата в молитвах о Его Блаженстве и о всей Антиохийской Православной Церкви, проходящей ныне трудные испытания.

**12 декабря** в Патриаршем зале Трапезных палат кафедрального соборного Храма Христа Спасителя под председательством правящего архиерея г. Москвы Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось расширенное заседание Епархиального совета г. Москвы с участием викарных архиереев, благочинных церковных округов и председателей комиссий при Епархиальном совете.

В тот же день в Патриарших покоях кафедрального соборного Храма Христа Спасителя г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял представителя Патриарха Антиохийского и всего Востока при Патриархе Московском и всея Руси митрополита Филиппопольского Нифона.

15 декабря, в Неделю 25-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил чин великого освящения храма Воскресения Словущего в Марьинском парке г. Москвы (Влахернское благочиние Юго-Восточного викариатства Московской (городской) епархии) и Божественную литургию в новоосвященном храме. Были освящены три престола: центральный — в честь Воскресения Словущего, южный — в честь святителя Луки Крымского, нижний —











в честь преподобного Виталия Александрийского. Святейший Владыка также освятил 25 антиминсов. Всего с начала года Предстоятелем Русской Церкви освящено 120 антиминсов. За Литургией была совершена хиротония диакона Симеона Семенова, клирика Патриаршего собора Воскресения Христова, во пресвитера. По окончании Литургии настоятель храма протоиерей Сергий Волков поприветствовал Святейшего Владыку и преподнес в дар Его Святейшеству икону святителя Луки Крымского. Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар новоосвященному храму Святей-

ший Владыка передал Казанскую икону Божией Матери. Затем состоялось вручение церковных наград. Во внимание к трудам и помощи в строительстве храма Воскресения Словущего в Марьинском парке г. Москвы были награждены: протоиерей Сергий Волков — орденом преподобного Серафима Саровского III степени; А. В. Цыбин, префект ЮВАО г. Москвы, — медалью «Патриаршая благодарность»; А. А. Крысанов, заместитель префекта ЮВАО г. Москвы, — медалью «Патриаршая благодарность»; Д. В. Тушов, заместитель префекта ЮВАО г. Москвы, медалью ордена благоверного князя Даниила Московского; В. Н. Булыга,

генеральный директор ООО «Монтажник», — медалью ордена благоверного князя Даниила Московского; А. А. Самофалов, заместитель начальника Управления строительства и реконструкции префектуры ЮВАО г. Москвы, — Патриаршей грамотой; В. Г. Сердюченко, директор магазина «М.Видео — Эльдорадо» в Марьине г. Москвы, — Патриаршей грамотой.

**16 декабря** Верховный главнокомандующий Вооруженными силами РФ В. В. Путин посетил Национальный центр управления обороной в Москве, где провел расширенное заседание коллегии Министерства обороны





Российской Федерации. В своем выступлении глава государства подвел итоги деятельности Вооруженных сил РФ в 2024 году. С докладом выступил также министр обороны России А. Р. Белоусов. В заседании принял участие Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

17 декабря под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в Патриаршей резиденции главы Московской митрополии в Новодевичьем ставропигиальном женском монастыре г. Москвы состоялось очередное заседание Архиерейского совета Московской митрополии.

17 декабря в Патриаршей резиденции главы Московской митрополии в Новодевичьем ставропигиальном женском монастыре г. Москвы состоялась передача Русской Православной Церкви более ста православных икон, вывезенных из России в годы лихолетий. Российский предприниматель и меценат С. А. Шмаков, учредитель и президент ГК «Сапсан», передал иконы Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу.

**18 декабря**, в канун дня памяти святителя Николая, архиепископа Мир Ликийских, чудотворца, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы.

19 декабря, в день памяти святителя Николая Чудотворца, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме святителя Николая Мирликийского в Хамовниках г. Мо-

сквы. В день памяти святителя Николая Чудотворца в Москве по благословению Его Святейшества проводится благотворительная акция «День милосердия и сострадания ко всем во узах темничных находящимся» и совершаются молитвы о заключенных. На сугубой ектении были вознесены особые прошения. Предстоятель Русской Церкви прочитал молитву о Святой Руси и молитву о заключенных. За Литургией Святейший Патриарх Кирилл совершил иерейскую хиротонию иеродиакона Аристоклия (Лисицына), насельника Данилова ставропигиального мужского мона-

стыря. Архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома, настоятель Никольского храма в Хамовниках, руководитель Административного секретариата Московской Патриархии, приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству искусно выполненное изображение Христа Спасителя. Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. Затем Святейший Патриарх Кирилл сердечно поблагодарил владыку Фому за труды и вручил ему памятную панагию. Во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 70-летием



со дня рождения Святейший Патриарх Кирилл наградил протоиерея Николая Важнова, настоятеля храма святителя Николая Мирликийского в Кленниках г. Москвы, орденом преподобного Сергия Радонежского II степени.

20 декабря в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла, являющегося правящим архиереем Первопрестольного града Москвы, состоялось ежегодное итоговое Епархиальное собрание г. Москвы. Среди участников заседания были: митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии, первый викарий Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве; митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей Москов-Патриархата; митрополит Наро-Фоминский Никандр, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата; митрополит Ювеналий (Поярков); митрополит Балтийский и Светлогорский Серафим, Патриарший наместник Калининградской митрополии; митрополит Каширский Феогност, председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству, наместник Донского ставропигиального мужского монастыря; митрополит Иоанн (Рощин); митрополит Звенигородский Арсений; архиепископ Витебский и Оршанский Димитрий, настоятель храма великомученицы Ирины в Покровском г. Москвы (представительство Белорусского экзархата); архиепископ Одинцовский и Красногорский Фома,



руководитель Административного секретариата Московской Патриархии; архиепископ Подольский и Люберецкий Аксий, секретарь Архиерейского совета Московской митрополии; архиепископ Зеленоградский Савва, заместитель управляющего делами Московской Патриархии; епископ Троицкий Панкратий, председатель Синодальной комиссии по канонизации святых и Синодальной комиссии по иконописи, наместник Спасо-Преображенского Валаамского ставропигиального мужского монастыря; епископ Павлово-Посадский Силуан, заместитель управляющего делами Московской Патриархии; епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл, наместник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, ректор Московской духовной академии; епископ Раменский Алексий, личный секретарь Святейшего Патриарха Кирилла; епископ Егорьевский Мефодий, наместник Николо-Угрешского ставропигиального мужского монастыря, ректор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета; управляющие викариатствами г. Москвы, викарии

Святейшего Патриарха. В связи с истечением срока полномочий Епархиального суда г. Москвы Святейшим Патриархом были переназначены председатель Епархиального суда протоиерей Михаил Рязанцев и заместитель председателя Епархиального суда протоиерей Владислав Цыпин; секретарем Епархиального церковного суда был назначен протоиерей Алексий Круглик. Два члена Епархиального суда — протоиерей Александр Дасаев и протоиерей Владимир Чувикин — были переизбраны Епархиальным собранием на три года. Далее Святейший Патриарх Кирилл представил ежегодный доклад. Была пропета «Вечная память» почившим клирикам и монашествующим Московской (городской) епархии. Всем братьям и сестрам, «претерпевающим скорби за верность Господу и Его Церкви», было возглашено многолетие. С сообщением о деятельности Епархиального совета в 2024 году выступил митрополит Воскресенский Григорий. В ходе заседания также были представлены доклады: председателя Отдела по церковному социальному служению протоиерея Михаила



Потокина, посвященный следующим темам: «Социальная работа на приходе: опыт, трудности, решения», «Порядок организации волонтерских служб на приходе», «Пастырская забота о лицах, вернувшихся из зоны CBO»; председателя отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами протоиерея Александра Добродеева, посвященный следующим темам: «Организация встреч и пастырские беседы с молодыми людьми допризывного возраста», «Православное понимание исполнения воинского долга в контексте жизни современной молодежи»; руководителя Правового управления Московской Патриархии игумении Ксении (Чернеги) об изменениях в законодательстве. Председатель редакционной комиссии архиепископ Зеленоградский Савва огласил проект итогового документа Епархиального собрания. После внесения правок итоговый документ был принят. В завершение Святейший Патриарх Кирилл во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 75-летием со дня рождения наградил протоиерея

Александра Миронова, настоятеля храма Софии Премудрости Божией, Патриаршего подворья у Пушечного Двора, что на Лубянке г. Москвы, орденом благоверного князя Димитрия Донского II степени.

22 декабря, в Неделю 26-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил чин великого освящения храма равноапостольных Константина и Елены в Митине г. Москвы и Божественную литургию в новоосвященном храме. Были освящены три престола: центральный — в честь равноапостольных Константина и Елены; южный — в честь преподобных Кирилла и Марии Радонежских, родителей преподобного Сергия Радонежского; северный — в честь благоверных князей Петра и Февронии, Муромских чудотворцев. Также Святейший Владыка освятил 20 антиминсов. За Литургией была совершена иерейская хиротония диакона Алексия Арефьева, клирика Покровского ставропигиального женского монастыря у Покровской Заставы г. Москвы. По

окончании Литургии и. о. настоятеля храма иерей Максим Павленко приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству икону равноапостольных Константина и Елены с изображением храма в Митине. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар новоосвященному храму Предстоятель передал икону благоверных князей Александра Невского и Даниила Московского. Далее состоялось вручение церковных наград. Во внимание к трудам и помощи по строительству храма равноапостольных Константина и Елены в Митине г. Москвы были награждены: иерей Максим Павленко — медалью «Патриаршая благодарность»; О. Н. Силантьев, генеральный директор ООО «Сэвэн Девелопмент», — орденом благоверного князя Даниила Московского II степени; А. П. Бирюков, заместитель губернатора Орловской области, — орденом благоверного князя Даниила Московского III степени; Ю. М. Гладыш, генеральный директор ООО «Электрострой», орденом благоверного князя Даниила

Московского III степени; Ф. О. Туркин, председатель совета директоров холдинга РСТИ, — орденом благоверного князя Даниила Московского III степени; В. В. Тихонов, учредитель ООО «Главстройгрупп» и ООО «Сэвэн Девелопмент», — орденом благоверного князя Даниила Московского III степени; С. Б. Пальчиков, руководитель экспертной группы при Комитете по имущественным отношениям, природопользованию и экологии Московской областной думы, — Патриаршей грамотой; И. В. Бускин, директор парка культуры и отдыха «Бабушкинский» г. Москвы, — Патриаршей грамотой. Затем Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил организованный при храме центральный офис (головной центр) добровольческого движения «Москва своих не бросает». О работе центра, о том, какая продукция для нужд специальной военной операции производится, о взаимодействии с госпиталями и о других направлениях деятельности Его Святейшеству рассказали иерей Максим Павленко, координатор волонтерскотер А. Ю. Савельев.

26 декабря в Патриаршем зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил совместное заседание Священного Синода и Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви. После вступительного слова Святейший Патриарх Кирилл во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 50-летием со дня рождения наградил управляющего делами Московской Патриархии, первого викария Патриарха Московского и всея Руси по г. Москве, наместника Новоспасского ставропигиального мужского монастыря митрополита Воскресенского Григория орденом преподобного Сергия Радонежского II степени, а также в качестве памятного дара вручил митрополиту Григорию свою личную панагию.

26 декабря в Сергиевском зале Патриарших палат кафедрального соборного Храма Христа Спасителя



церковные награды ряду сотрудников Московской Патриархии, отметивших памятные даты в уходящем году. Наград были удостоены: иеромонах Косма (Карташов), дежурный Патриаршей резиденции в Чистом переулке, насельник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; иерей Антоний Кошелев, системный администратор Московской Патриархии, клирик храма Покрова Пресвятой Богородицы в Братцеве г. Москвы, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; иерей Алексий Котемака, специалист Отдела аналитики и обеспечения деятельности органов высшего церковного управления Управления делами Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; иеромонах Аристоклий (Лисицын), комендант Патриаршей резиденции в Чистом переулке, во внимание к трудам на благо Святой Церкви, в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии и 55-летием со дня рождения — Патриаршей грамоты; Л. Н. Лахтикова, сотрудница Управления делами Московской Патриархии и Патриаршей наградной комиссии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи со знаменательной датой со дня рождения, — ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, II степени; монахиня Феврония (Березина) во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; монахиня Мария (Парсиева), референт руководителя Службы делопроизводства и архива Московской Патриархии, во вни-



мание к трудам на благо Святой Церкви и в связи со знаменательной датой со дня рождения — Патриаршей грамоты; монахиня Арсения (Якименко), бухгалтер Финансовой службы Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; инокиня Фаина (Комарова), бухгалтер Финансовой службы Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви, в связи со знаменательной датой со дня рождения и 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; инокиня Анфиса (Корзун), старший делопроизводитель Службы делопроизводства и архива Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви, в связи со знаменательной датой со дня рождения и 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; Ю. В. Клиценко, редактор Пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 65-летием со дня рождения — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; Л. Г. Брусенцов, видеооператор Пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 25-летием трудов

в системе Московского Патриархата — ордена благоверного великого князя Даниила Московского III степени; Е. С. Соболева, машинистка Управления Московской Патриархии по г. Москве, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи со знаменательной датой со дня рождения — ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, III степени; А. В. Ценев, специалист по аккредитации Пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 45-летием со дня рождения — медали ордена благоверного князя Даниила Московского; А. С. Брильков, специалист Секретариата органов высшего церковного управления Управления делами Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 15-летием трудов в Московской Патриархии — медали ордена преподобного Сергия Радонежского; К. П. Дмитриев, юрисконсульт Договорно-аналитического отдела Правового управления Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 55-летием со дня рождения — медали ордена благоверного князя Даниила Московского; П. С. Рябчевский, специалист Секретариата органов высшего церковного управления Управления делами Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 15-летием трудов в Московской Патриархии — медали «Патриаршая благодарность»; И. В. Николаев, сотрудник Административного секретариата Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 70-летием со дня рождения, — медали «Патриаршая благодарность»; А. Н. Карантиров, дежурный в Патриаршей резиденции в Чистом переулке, во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 20-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; П. И. Легезин, сотрудник Административного секретариата Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви, в связи с 70-летием со дня рождения и 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты; В. В. Панков, сотрудник Административного секретариата Московской Патриархии, во внимание к трудам на благо Святой Церкви, в связи с 70-летием со дня рождения и 10-летием трудов в Московской Патриархии — Патриаршей грамоты. От лица награжденных со словами благодарности к Святейшему Владыке обратился иерей Антоний Кошелев.



## Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Епархиальном собрании г. Москвы

20 декабря 2024 года Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил ежегодное Епархиальное собрание духовенства г. Москвы. Святейший Патриарх представил ежегодный доклад.

Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства, отцы и братья, матушки игумении!

Рад видеть вас на Епархиальном собрании Московской епархии, на котором нам надлежит подвести пастырские итоги истекшего года и поразмышлять о задачах на грядущий год.

Глядя на собравшихся под сводами Зала церковных соборов, вижу проявление соборного единства священнослужителей и монашествующих нашего Первопрестольного града, хранящих верность своему долгу и готовых делом подтверждать свою любовь ко Христу и Его Церкви. Вижу тех, кто сегодня призван быть примером для того народа особенного, ревностного к добрым делам, который очистил Себе Господь наш, дабы люди, взятые в удел праведно и благочестиво, жили в нынешнем веке (ср. Тит. 2, 12, 14). Радуюсь нашей встрече и предстоящему общению, укрепляющему наше единство. Это действительно так: наши общие собрания являют собой единомыслие. Здесь принимаются очень важные решения, которые определяют работу и наше служение на предстоящий год. Всегда за Божественной литургией поминаю

вас, мои дорогие отцы, братья, а также народ Божий — прихожан храмов Патриаршей епархии. Прошу и вас всегда молиться обо мне.

Сегодня поделюсь с вами некоторыми своими размышлениями о том, какой образ должен являть ныне пастырь как в своем служении, так и в жизни. Перед этим традиционно представлю московскую церковную статистику и сообщу о главных вехах Патриаршего служения, а также об основных событиях завершающегося года.

По состоянию на середину декабря 2024 года в Москве действуют 1232 храма и часовни, то есть на 2 часовни больше, чем в прошлом году. В 557 храмах богослужение совершается не реже одного раза в неделю, что на три храма больше по сравнению с прошлым годом. С 2010 года, когда была запущена программа строительства новых храмов, введено в эксплуатацию 119 храмов, еще 2 храма ожидают завершения этой процедуры. Строится 41 храм. Итого введены в эксплуатацию или находятся на разных этапах строительства 164 храма. Это беспрецедентное явление в нынешней религиозной жизни на нашей планете. Ничего подобного не происходит ни в одной стране. Кое-где храмы закрываются или перепрофилируются. Уверен, что пример России сейчас побуждает многих к размышлению. Подчеркну: то, что происходит на Святой Руси, — это не повод для гордости, а причина благодарить Господа за Его милость над нашим народом, над нашей страной и над нашей Церковью.

Вернусь к статистике. Еще 17 объектов, в том числе 14 храмов, построены вне рамок программы. В клире Москвы состоят 28 архиереев, 1450 священников и 407 диаконов — то есть всего 1885 священнослужителей, что на шесть меньше, чем год назад. Число священнослужителей Первопрестольного града достигло стабильного количества, и восполнение клира равнозначно убыли духовенства. В этом году мною совершены 23 пресвитерские и 1 диаконская хиротония. Кроме того, 2 пресвитерские и 12 диаконских хиротоний совершены по моему благословению Преосвященными викариями.

Под Патриаршим управлением действуют 36 обителей, в том числе 17 мужских монастырей и 19 женских, с 1089 насельниками (на 5 больше, чем в прошлом году) и 1026 насельницами (равное числе с прошлым годом).

За время, истекшее с прошлого епархиального собрания, преставились ко Господу следующие Преосвященные архипастыри, а также клирики Московской епархии, насельники и насельницы ставропигиальных монастырей:

#### Преосвященные архиереи:

- 1) епископ Иринарх (Грезин; † 24.01.2024),
- архиепископ Анатолий (Кузнецов; † 26.01.2024).

#### Почившие клирики Московской епархии:

- 3) диакон Георгий Малков († 04.04.2024),
- 4) диакон Андрей Радкевич († 16.04.2024),
- 5) протоиерей Зотик Якимчук († 17.04.2024),
- б) протоиерей Василий Скоробогатов († 21.04.2024),
- 7) протоиерей Николай Аникеев († 25.05.2024),
- протоиерей Александр Тараканов († 19.06.2024),
- 9) игумен Варнава (Столбиков; † 11.07.2024),
- протоиерей Сергий Правдолюбов († 24.08.2024),
- диакон Вячеслав Алешкевич († 24.08.2024),
- 12) протоиерей Георгий Вахромеев († 24.10.2024),
- 13) протоиерей Симеон Лев († 08.12.2024),
- 14) протоиерей Владимир Серов (†16.12.2024),
- 15) протодиакон Александр Бахтин († 17.12.2024).

### Почившие насельники ставропигиальных мужских монастырей:

- 16) иеросхимонах Исаия (Стариков; † 28.12.2023),
- 17) архимандрит Илия (Рейзмир; † 09.01.2024),
- 18) монах Савватий (Титков; † 17.01.2024),
- 19) иеромонах Лука (Филатов; † 28.02.2024),
- послушник Александр (Зятьков; † 23.04.2024),
- 21) архимандрит Поликарп (Ничипорук; † 30.04.2024),
- иеромонах Мефодий (Паршин; † 8.06.2024),
- 23) монах Христодул (Козленков;† 21.06.2024),
- 24) монах Серафим (Михайлов; † 10.07.2024),
- 25) игумен Питирим (Голиков; † 11.08.2024),

- 26) иеромонах Даниил (Бушуев;† 13.09.2024),
- 27) схиигумен Игнатий (Крюков; † 13.09.2024),
- послушник Григорий (Пурдя; † 28.09.2024),
- иеродиакон Онисим
   (Александров; † 31.10.2024),
- 30) монах Лаврентий (Петручик;
   †19.11.2024).

### Почившие насельницы ставропигиальных женских монастырей:

- 31) монахиня Варвара (Резник; † 19.01.2024),
- 32) схимонахиня Марфа (Ильина; † 25.01.2024),
- 33) инокиня Илария (Петухова; † 03.02.2024),
- 34) монахиня Серафима (Оснач; † 26.02.2024),
- 35) инокиня Вера (Орлова; † 05.04.2024),
- 36) монахиня Евгения (Позднякова; † 10.04.2024),
- 37) монахиня Анастасия (Морозова; † 11.04.2024),
- 38) монахиня Христина (Семенова;† 20.05.2024),
- 39) монахиня Матрона (Корчагина;† 19.06.2024),
- 40) монахиня Любовь (Шишкарева; † 18.08.2024),
- 41) монахиня Манефа (Скворцова; † 20.11.2024),
- 42) монахиня Анастасия (Татаринцева; † 21.11.2024),
- 43) монахиня Мария (Козлова; † 23.11.2024).

Также в этом году скончался хотя и не входивший в клир Московской епархии, но долгие годы прослуживший в Первопрестольном граде, многим известный и многими любимый представитель Патриарха Сербского при Патриархе Московском и всея Руси епископ Антоний (Пантелич; † 11.03.2024).

Пропоем почившим «Вечную память».

Теперь сообщу о главных событиях жизни нашей Церкви и об основных вехах Патриаршего служения в 2024 году.

Одним из главных радостных церковных событий этого года стало принесение иконы Святой и Живоначальной Троицы, написанной преподобным Андреем Рублевым, в Свято-Троицкую Сергиеву лавру 22 июня, в канун

праздника Пятидесятницы. 25 июля по моему предложению Священный Синод определил установить празднование в память принесения в Свято-Троицкую Сергиеву лавру образа Святой и Живоначальной Троицы, написанного преподобным Андреем Рублевым, ежегодно 9/22 июня с совершением в этот день полиелейного богослужения. Возвращение великой святыни — знак глубоких изменений в жизни нашего народа и нашей страны.

К сожалению, в жизни Отечества имели место и трагические события. С глубокой скорбью мы переживали обстрелы Белгорода и Севастополя, террористический акт в концертном зале «Крокус Сити Холл», акты террора в Дагестане, развертывание боевых действий в Курской области. Случившееся болью отозвалось в душах миллионов людей. Эти дерзкие преступные злодеяния, направленные против нашей страны и нашего народа, безусловно, преследовали цель запугать людей, посеять страх и недоверие, внести разделение в общество и дестабилизировать жизнь Отечества. Наш народ с честью выдерживает эти испытания. При этом стремление к сохранению единства не означает, что мы должны закрывать глаза на реальные угрозы обществу, о которых я скажу чуть позже.

В тяжелой ситуации продолжает пребывать Украинская Православная Церковь.

Преследования священнослужителей и мирян на Украине приобретают черты тотального террора, который включает закрытие и захват раскольниками храмов и монастырей канонической Православной Церкви, расправы над архиереями, клириками, монашествующими и мирянами, а также блокирование информационных ресурсов, раскрывающих правду о гонениях. Репрессии осуществляются в отношении тех, кто пытается донести до международного сообщества информацию о нарушениях религиозной свободы, и организуются таким образом, чтобы подавить всякое публичное свидетельство о религиозных гонениях на Украине.

Уже восемь месяцев томится в тюрьме по ложному обвинению наместник Святогорской лавры митрополит Святогорский Арсений. 27 апреля я своим посланием известил о его аресте Предстоятелей Поместных Церквей, глав крупнейших религиозных сообществ, руково-

**1232** храма и часовни действуют

в Москве



164 храма введено в эксплуатацию или находятся на разных этапах строительства с 2010 года

дителей ряда международных организаций. Продолжается рассмотрение клеветнических уголовных обвинений в отношении наместника Киево-Печерской лавры митрополита Вышгородского и Чернобыльского Павла, митрополита Черкасского и Каневского Феодосия, митрополита Запорожского и Мелитопольского Луки, митрополита Банченского Лонгина и еще целого ряда священнослужителей, которые подвергаются репрессиям только потому, что принадлежат канонической Церкви. И это в центре Европы! Без признаков какого-либо возмущения со стороны тех, кто так всегда радел о правах человека и о религиозных свободах!

С Божией помощью удалось добиться освобождения митрополита Тульчинского и Брацлавского Ионафана, и 25 июня я с радостью приветствовал его в Москве. Владыка претерпел скорби и преследования по абсурдным обвинениям, а фактически — за свою верность Русской Православной Церкви и ее Предстоятелю, за отказ идти на предательские компромиссы.

К сожалению, в настоящее время ситуация с канонической Православной Церковью на Украине только ухудшается.

24 августа я вновь обратился к Предстоятелям Поместных Православных Церквей, ряду религиозных деятелей и представителей международных организаций с посланиями, в которых сообщил о принятии Верховной Радой Украины закона «О защите конституционного строя в сфере деятельности религиозных организаций», фактической целью которого является законодательный запрет Украинской Православной Церкви. Вопреки неблагоприятной политической конъюнктуре на Западе и попыткам замалчивать религиозные гонения на Украине, Предстоятели братских Поместных Православных Церквей, их Синоды и отдельные архипастыри, лидеры крупных мировых религиозных сообществ неоднократно выражали свою поддержку гонимому на Украине Православию и выступали с осуждением преследований. Факты нарушения прав верующих Украинской Православной Церкви и открытого насилия против них признаются в отчетах международных правозащитных организаций. Все это, впрочем, не помешало политикам теперь уже в Эстонии вскоре выступить с инициативой принятия подобного же закона и в отношении Эстонской Православной Церкви Московского Патриархата.

Поразительно: в странах, которые принимают западные ценности, касающиеся прав

в **557** храмах богослужение совершается не реже одного раза в неделю

1885 священнослужителей в клире Москвы

28 архиереев и религиозной свободы и прав человека, на глазах у всех, у всей Европы происходит прямое гонение и притеснение людей только из-за их религиозного выбора! Вот что можно сказать обо всей этой борьбе за человеческие права? Помните, с какой силой они разворачивались, когда речь шла о нашем Отечестве? Ничего подобного не происходит сейчас, когда там, на Западе, грубейшим образом нарушаются права человека и попирается религиозная свобода.

«Помните узников, как бы и вы с ними были в узах, и страждущих, как и сами находитесь в теле» (Евр. 13, 3), — призывает нас апостол. Чем можем им помочь мы, находящиеся в весьма благополучном положении сравнительно с нашими преследуемыми братьями? Как разделить их боль? Ответ такой: с удвоенной ревностью совершать наше служение и свидетельство о правде Христовой, убегая от всякой теплохладности, которой не должно быть в переживаемое нами суровое время. Мы составляем единую Церковь, в которой страдает ли один член, страдают с ним все члены; славится ли один член, с ним радуются все члены (1 Кор. 12, 26). И, конечно, будем усердно хранить молитвенную память о гонимых, вкладывая всю душу и всю силу нашей веры в возносимую за каждой Божественной литургией молитву о Святой Руси, прося о том, чтобы Бог спасения нашего присно поспешествовал всем, о единстве Русския Церкви ревнующим, укреплял их в духе братолюбия и избавил от облежащих бед; чтобы Сам Господь воспрепятствовал раздирающим во омрачении умов и ожесточении сердеи ризу Его, Церковь Живаго Бога, и ниспроверг замыслы их.

Предлагаю пропеть всем братьям и сестрам нашим, претерпевающим скорби за верность Господу и Его Церкви, «Многая лета».

Еще несколько слов о значимых событиях уходящего года.

В уходящем году я совершил 15 визитов в 11 епархий. Мною было совершено 150 богослужений, в том числе было освящено 11 храмов великим чином (из них 7 в Москве) и один малым чином. Также в этом году я освятил 140 антиминсных платов и надписал 89 святых антиминсов (а всего с 2009 года освятил 2500 антиминсных платов и надписал 2350 антиминсов). В 2024 году под моим председатель-

ством состоялось 4 заседания Священного Синода и 5 заседаний Высшего Церковного Совета. На следующей неделе запланированы совместное заседание Священного Синода и Высшего Церковного Совета, а также отдельное заседание Священного Синода. В 2024 году я возглавил совершение 23 архиерейских хиротоний.

На протяжении этого года я неоднократно встречался с Президентом России Владимиром Владимировичем Путиным, в том числе в день его инаугурации, когда в Благовещенском соборе Кремля я совершил молебен в его присутствии. Божией милостью сегодня во главе государства Российского стоит православный человек, придерживающийся уверенного политического курса на обеспечение полного суверенитета страны и на консолидацию усилий по утверждению в жизни соотечественников традиционных духовно-нравственных ценностей, а также на сохранение богатого национального исторического и культурного наследия.

В духе братской любви в марте прошла моя встреча с Предстоятелем Сербской Православной Церкви Патриархом Сербским Порфирием, который прибыл в Москву для участия в погребении представителя Патриарха Сербского при Патриархе Московском и всея Руси, настоятеля храма апостолов Петра и Павла у Яузских ворот (подворье Сербской Православной Церкви) епископа Моравичского Антония.

Может быть, не столь заметным на фоне общемировых событий, однако радостным воспоминанием стала в этом году пятая годовщина восстановления единства Архиепископии западноевропейских приходов русской традиции с Русской Православной Церковью. Сегодня обстоятельства делают личные контакты все более затруднительными, но мы уверенно сохраняем молитвенное и каноническое единство с Архиепископией и ее главой митрополитом Дубнинским Иоанном.

В январе я принял участие в XXXII Международных Рождественских образовательных чтениях, посвященных теме «Православие и отечественная культура: потери и приобретения минувшего, образ будущего», а также в XII Рождественских парламентских встречах, организованных в Совете Федерации.

В сентябре состоялась моя встреча с участниками Х Санкт-Петербургского международного форума объединенных культур «Культура XXI века: суверенитет или глобализм?», где выступил с основным докладом и ответил на вопросы из зала. Состоялся серьезный разговор о культуре и ценностях, в том числе и о тех ценностях, которые следует всячески защищать, в первую очередь в нашем благословенном Отечестве.

Памятной стала для меня встреча в начале ноября с участниками программы «Время героев» — ветеранами специальной военной операции, проходящими обучение по программе подготовки государственных управленческих кадров. Военные действия на территории южнорусских земель для защиты их населения и охраны рубежей нашей страны стали следствием глубокого цивилизационного противостояния в мире, угрожающего самому историческому бытию нашего народа и нашей страны. Конечно, военные действия стали для всех большим испытанием. Благодарю всех священнослужителей и мирян, которые объединяются ради помощи пострадавшим на территории боевых действий и ради поддержки воинов. Отдельные слова благодарности обращаю к священникам, окормляющим с риском для жизни военнослужащих на фронте, а также к священнослужителям, врачам и персоналу столичной больницы святителя Алексия, митрополита Московского, церковным добровольцам, которые трудятся на прифронтовых территориях ради помощи ближним.

В конце ноября под моим председательством прошло пленарное заседание XXVI Всемирного русского народного собора на тему «Русский мир: внешние и внутренние вызовы». В своем выступлении на этом представительном общественном форуме я отметил ряд угроз Русскому миру, среди которых — распространение неоязыческих идей, недостаточный уровень воспитания любви к истории, культуре и духовным идеалам России в школе. Отдельно я сказал о нарастающей угрозе замещения коренного населения России мигрантами — носителями иного цивилизационного уклада, культуры и исторического опыта и о связанных с этим, увы, все более набирающим обороты опасным процессом распространения радикального исламизма и экстремизма в мигрантской среде.

Меня подвергли критике представители мигрантской среды — не знаю уж, насколько



они реальные выразители ее мнения. Меня это, впрочем, не удивило, а еще и еще раз помогло понять: даже те руководители, которые должны были бы в первую очередь все-таки думать о благе Москвы и нашего Отечества, в данном случае не солидаризируются с Русской Православной Церковью, которая бьет тревогу в отношении тех процессов, которые происходят в связи с увеличением количества мигрантов в столице.

Повторю перед вами, владыки и отцы, сказанное мною на заседании Всемирного русского народного собора. Наша страна органично объединяет людей разных мировоззрений и этнического происхождения, потому что у нас общая история, богатый опыт совместного созидания и защиты Отечества. Настойчивые попытки внести этнорелигиозную напряженность в общество — одна из серьезнейших угроз нашему историческому единству. Реализации этой угрозы служит в том числе стремление оспорить государствообразующую роль русского народа, отодвинуть русский народ на периферию осмысления исторического процесса и таким образом фактически переписать всю нашу историю. Подобные заявления, прямо перекликающиеся с ленинской национальной политикой столетней давности, нельзя не назвать попросту вражескими, направленными на разделение общества и угрожающими самой России. Урок исторических потрясений 1917 года и последовавшей затем гражданской смуты

**1450** священников

**407** диаконов

не должен быть забыт нами, и нельзя допустить, чтобы идеи, тогда сокрушившие жизнь нашего народа, вновь принесли страдания и бедствия нашему общему Отечеству.

\*\*\*

Поделюсь теперь некоторыми своими размышлениями о пастырском делании и обращусь к теме, которая была поднята на пастырских конференциях еще в прошлом году, но, по неизбежной ограниченности объема Патриаршего доклада, была тогда мною отложена на этот год.

«Образ буди верным словом, житием, любовию, духом, верою, чистотою» (1 Тим. 4, 12) — все мы хорошо знаем эти слова из послания святого апостола Павла к Тимофею. Поместив эти слова апостола на оборотную сторону иерейского креста, наши предшественники подразумевали, что апостольское наставление отнюдь не следует воспринимать как недостижимый идеал или общие слова о хорошем. Священник действительно призван быть образцом для своей паствы.

#### Быть образом в слове

Слово есть средоточие духовной жизни человека, существеннейшая черта образа Божия в нем. Но дар священства — будем помнить, что благодать, преподающаяся ставленнику в рукоположении, есть именно дар, — предполагает нечто гораздо большее, чем общее для всех христиан и тем более обязательное для священника попечение о хранении уст от суетных, низменных и тем более злых и греховных слов. Каждый священнослужитель должен сознавать, что к его словам люди относятся с неизменным взыскующим вниманием в любой обстановке. И тогда, когда он проповедует с амвона, и в обыденных житейских ситуациях.

Не всегда в разных жизненных ситуациях даже лексика некоторых из наших батюшек соответствует тому высокому положению, которое в глазах мирян занимает священник. Нельзя шокировать людей своими словами. Нельзя думать, что, используя какую-то новомодную лексику или жаргон, мы становимся более понятными и убедительными для паствы. Совсем нет. Не этого ждут от нас люди. Слово наше должно быть вызывающим уважение и готовность

выслушать это слово. Ни в коем случае нельзя засорять свою речь абсолютно не связанными с нашей культурой словами или допускать двусмысленные истории или анекдоты. На священника смотрят как на идеал. И мы должны стремиться к этому идеалу не только в духовной жизни, но и в быту, в общении с другими.

Поэтому священнослужитель должен быть предельно осторожным в своих суждениях, сознавать ответственность за каждое свое слово. где бы оно ни произносилось. «Если кто из вас думает, что он благочестив, и не обуздывает своего языка, но обольщает свое сердце, у того пустое благочестие» (Иак. 1, 26), — говорит апостол Иаков. Нынешний век социальных сетей и мгновенной переписки через системы быстрого обмена интернет-сообшениями отучает человека от того, чтобы быть скорым на слышание, медленным на слова (Иак. 1, 19). Ау нас сейчас все очень быстры на слово. Вначале сказал, а потом подумал, надо было говорить или не надо. Особенно это заметно у некоторых популярных блогеров, в том числе у некоторых популярных священников-блогеров, которые становятся в буквальном смысле слова зависимыми от одобрения своей аудитории, высказываются именно так, чтобы ей понравиться, а не так, чтобы сказать об истине или промолчать о ненужном. Но оставим сегодня в стороне блогеров — о них мы уже не однажды подробно говорили. Я привел этот пример, чтобы подчеркнуть: в мире многословия слово священника всегда должно быть взвешенным, продуманным и ответственным. И тогда, когда оно касается житейских или общественных тем, и тем более тогда, когда оно касается тем, непосредственно относящихся к проповеди Евангелия и пастырскому служению священника, многословие чревато пастырскими ошибками, пагубно сказывающимися на духовной жизни людей, вводящими их в заблуждение. В любом случае готовность по всякому поводу немедленно изливать потоки «красноречия» порицается даже в миру. А необузданное, необдуманное и неуместное многословие священника порой не только не приносит пользу делу свидетельства о Христе, но и прямо вредит этому свидетельству. Такое многословие нередко смущает мирян и порождает волны критики и даже насмешек у тех, кто пока остается вне церковной

23
пресвитерские хиротонии совершены Святейшим Патриархом

в 2024 году

ограды, а подчас и ищет повода, чтобы *уловить* служителя Церкви *в слове* (ср. Мк. 12, 13).

Все это происходит от внутреннего тщеславия, от желания показать себя, свою персону в общественном пространстве.

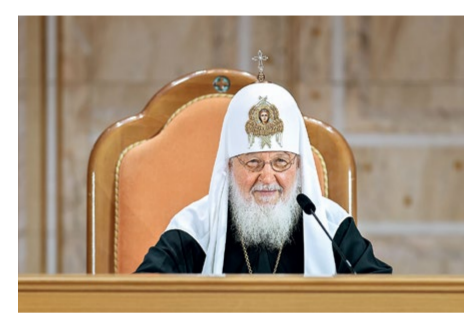
Глубоко убежден: сдержанное и взвешенное пастырское слово, основанное на Священном Писании и святоотеческой мудрости, на вдумчивом анализе ситуации и на способности актуализировать свои богословские знания и пастырскую ревность в правильных словах и правильной манере общения с современными людьми, является нашей задачей и нашим призванием. Навык пастырской сдержанности, понимания того, что какой-то вопрос нуждается в нашем ответе, а какой-то — нет, какая-то тема требует наших комментариев, а какая-то — деликатного умолчания, — этот навык приобретается и сохраняется постоянной работой над собой, к которой призван каждый священнослужитель.

Особенно призываю тех, кто имеет возможность выступать перед телекамерами, а значит — практически перед всем миром: будьте сдержанны, старайтесь не ронять священническое достоинство. И меньше всего думайте о том, какую славу или какие «лайки», как теперь принято говорить, принесут ваши выступления. Меньше самопиара, меньше желания произвести впечатление, и больше пастырской ответственности и миссионерской настойчивости, миссионерского измерения каждого слова и каждого суждения, которое мы произносим и которое становится доступным многим через средства массовой информации.

#### Быть образом в житии

Образ пастыря в служении слова тесно связан с его поведением и — шире — с его образом жизни. Если бережное отношение к дару слова — непременное условие достойного пастырского служения, то тем более таким условием является внимательное отношение к своему поведению.

Первое и главное, что следует отметить в связи с этим, — как важно с должным благоговением пребывать в священном пространстве храма Божия! Вспомним, какого благоговения перед местом поклонения Богу требовал Божий Закон в Ветхом Завете. Вспомним и о ревности Госпо-



да Иисуса о Доме Божием (ср. Пс. 68, 10; Ин. 2, 17), когда Он накануне Своих Крестных страданий пожелал освободить священное храмовое пространство от неуместных в нем дел и вещей. Да, после смерти и Воскресения Христова, когда человечеству открылось поклонение Отцу в духе и истине (ср. Ин. 4, 23), равных по достоинству мест совершения богослужения и молитвы стало много. Но любой храм — и древний кафедральный собор, и скромная вновь построенная церковь — это место принесения Бескровной Жертвы в воспоминание о смерти и Воскресении Спасителя мира, это отверстые врата в Царство Небесное. Поэтому наш благоговейный страх перед великой святыней храма Божия нисколько не должен умаляться.

Вспоминаю послевоенные годы в тогдашнем Ленинграде. Вспоминаю, с каким благоговением люди в храм приходили и с каким благоговением священство себя вело в храме, особенно в алтаре. Возможно, это было связано с тем, что большинство храмов было закрыто в послереволюционные годы, а поэтому пребывание в открытых храмах сопровождалось действительно благодарением Господу и, конечно, очень духовно укрепляло людей. Было более обостренное восприятие святыни, благоговение перед святыней. Быть может, еще и потому, что большинство священников, которые тогда приступили к служению, были ранее репрессированы, вернулись из ссылок, лагерей, долго жили без храма, без возможности причащаться Святых Христовых Таин. Но ведь не только



репрессии и трудности должны мобилизовывать нас и укреплять наше благочестие!

Многие помнят, как в молодости их наставляли при входе в алтарь всегда класть благоговейные поклоны, как учили проходить за престолом через Горнее место только по крайней служебной необходимости и налагать при этом на себя крестное знамение. Все эти жесты благочестия — это не просто формальные действия, которые могут показаться неважными и которыми поэтому порой пренебрегают. Они важны именно потому, что настраивают на трепетное, благоговейное отношение к святыне, к алтарю Божиему. Призываю хранить такое отношение все наше духовенство. Если у кого-то оно чуть-чуть помрачилось — обновите свое отношение к святыне, вспомните, может быть, как вы первый раз пришли в алтарь Божий. Привыкание к святыне граничит всегда с безразличием, а в каких-то крайних случаях приводит и к кощунству. Поэтому особо призываю к хранению особого отношения к святыне и к алтарю Божию наших молодых клириков, которые в силу своего недавнего пребывания в мирской обстановке порой бывают склонны привносить эту обстановку и в пространство алтаря. Призываю к этому благоговению и зрелое духовенство, иногда вместе с привычкой пребывания в алтаре приобретающее некоторую небрежность, которая становится дурным примером для молодых людей. Благоговейное поведение в алтаре — это образец для алтарников, непосредственно наблюдающих за поведением священнослужителей. А ведь алтарники — это часто те юноши, которые впоследствии могут стать кандидатами на получение духовного образования и рукоположения в священный сан! Нельзя забывать, что пример, который они усвоят, наблюдая за священнослужителями во время богослужения, будет реализовываться ими в годы их служения Божией Церкви. Поэтому, особенно когда в алтаре находятся дети, молодые люди, миряне, мы должны останавливать себя от каких-то слов и действий, которые иногда позволяем в более узком кругу. Хотя и в этом узком кругу должны хранить свои уста от всякого пустословия, никак не соответствующего святыне, которой является алтарь с престолом, где совершается таинство Святой Евхаристии.

Думаю, что многие могут за собой признать и склонность к посторонним разговорам в алтаре, не обусловленным служебной необходимостью. А ведь даже вопросы, непосредственно касающиеся хода богослужения — уставные

особенности, выбор песнопений и тому подобные, — почти всегда можно разрешить заранее, в ходе подготовки к службе. Что уж говорить про иные темы, к богослужению не относящиеся. Да, братское общение духовенства совершенно необходимо, и мы многократно говорили об этом. Но куда более подходящим местом для такого общения является, например, совместная трапеза по окончании богослужения, что соответствует традиции, восходящей к первым векам бытия христианской общины.

Болезненным явлением нынешнего времени стало использование мобильных телефонов в алтаре. Неважно, для чего клирик берет в руки мобильный телефон: для того ли, чтобы ответить на сообщения, прочтение которых почти всегда можно отложить на более позднее время. либо для того, чтобы — как бы странно это ни прозвучало — просматривать новостную ленту. В любом случае священной атмосфере алтаря это не соответствует. Это, опять же, смущает верующих и подает им дурной пример. Если священник или диакон на богослужении не выпускает из рук телефон, то почему этого нельзя делать мирянам? Я, конечно, не имею здесь в виду случаи, когда благоговейные миряне, стремящиеся следить за пением и чтением на богослужении ради лучшего его понимания, пользуются для этого мобильными устройствами. Привносит неприемлемую суету и явно мешает общей молитве и распространившаяся привычка использования мобильных устройств как мирянами, так и порой, увы, участвующим в соборных службах духовенством для фотои видеосъемки.

Упомянутые дурные привычки чаще наблюдаются во время богослужений суточного круга, которые, особенно будничные, кому-то могут показаться требующими не столь глубокого молитвенного сосредоточения и внимания, как Божественная литургия. Более того, может создаться превратное впечатление, что разговоры или просмотр телефонов, очевидно недозволительные вне алтарного пространства, становятся не столь порицаемы по другую, внутреннюю сторону алтарной преграды при закрытых Царских вратах. Так, конечно же, быть не должно, отцы и братья. Уверен, что большинство из вас и по совести, и по разуму вполне осознает святость храмового пространства, но как ваш архиерей считаю важным побудить вас всегда быть внимательными к этой стороне своего поведения.

Не менее важным является образ поведения клирика вне богослужения, в быту. В прошлом году на Архиерейском совещании в Троице-Сергиевой лавре мне довелось коснуться этой темы. Подчеркну еще раз сказанное мною тогда: ни поведение, ни речь священнослужителя, ни даже сама его одежда, хотя бы светская, которая в тех или иных ситуациях бывает вполне уместной, — ничто не должно компрометировать клирика. В жизни представителя духовенства не должно быть ни небрежности, ни роскоши, демонстративно контрастирующей с уровнем жизни паствы, хотя при этом клирики, особенно семейные, без сомнения. имеют полное право, а по отношению к своим домочадцам — и прямую обязанность достойно благоустраивать домашний быт. Как говорит нам Священное Писание, «если... кто о своих и особенно о домашних не печется, тот отрекся от веры и хуже неверного» (1 Тим. 5, 8). Все это я вам говорю, дорогие владыки, отцы и братья, не требуя установления какого-то контроля со стороны настоятелей, благочинных или викариев, а ради того, чтобы каждый сам следил и за собой и своим обликом, и за своим поведением, в том числе и в храмовом пространстве. Во всем должна быть мера, определяемая тактичностью, которую следует вырабатывать и поддерживать в себе постоянно.

#### Быть образом в любви

Священник, без сомнения, призван быть образцом для верных в своем отношении к окружающим, не допуская ни заискивания, ни панибратства, ни тем более высокомерия в общении с прихожанами, с сотрудниками храма, с другими священнослужителями.

Как настоятелям, так и другим священнослужителям не следует ограничиваться только деловым общением друг с другом и с теми, кто трудится и молится рядом с ними: работниками приходов и постоянными прихожанами. Особенно же настоятели призваны к тому, чтобы создавать на приходах — подчеркну: в первую очередь собственным примером! — атмосферу взаимопонимания, взаимной поддержки, взаимного уважения. Без этого немыслима 36 обителей действуют под Патриаршим управлением 17 мужских монастырей с 1089 насельниками

заповеданная нам Богом любовь друг ко другу. Подлинная любовь не сводима к чувству или эмоциональному переживанию. Любовь — это жизненная практика, общий строй каждодневных поступков человека, стремящегося следовать Божиим заповедям и евангельской правде. Нельзя заставить себя любить человека. Заповедь есть, а заставить любить невозможно. А вот если мы стараемся исполнять заповеди в общении с людьми, если мы начинаем воспитание в себе уважения к человеку вне зависимости от его положения, — это первые шаги к тому, что возникнет нечто более ценное с духовной точки зрения, чем просто уважение.

Священнику и тем более настоятелю следует остерегаться и стремления во что бы то ни стало возвысить собственных знакомых. родственников или членов семьи посредством делегирования им особых полномочий на приходе. Родственники, даже самые близкие, должны стоять в народе и быть вместе со всеми. Вот тогда сохраняется уважение и к священнику, и к его семье. Хорошо, когда члены семьи священника, например его супруга, принимают благотворное и деятельное участие в жизни храма. Но нужно помнить, что это участие, особенно если оно начинает распространяться на финансово-материальную сферу или вопросы руководства приходом, может порождать недоразумения и даже стать причиной появления раздоров и оскудения любви. Да, обычное

дело, когда недавно назначенный настоятель обратится к своим знакомым, сведущим в хозяйственном деле или, например, в образовательной сфере, чтобы помочь наладить жизнь прихода. Но это не должно превращать приход в закрытое сообщество приближенных настоятеля, тем более объединенное исключительно материальными интересами или личным родством.

Еще более недопустимыми и безусловно разрушительными для церковной жизни могут быть конфликты между священнослужителями, и особенно — это уже подлинная беда — между клириками одного алтаря. Не всегда священник непременно является блестящим проповедником или талантливым организатором, и прихожане могут отнестись к этому с пониманием. Но священник, сеющий или поощряющий раздоры среди своего окружения, делающий людей заложниками своего настроения и личных симпатий или антипатий, всегда будет отталкивать людей от церковной жизни, а значит, и от пути спасения во Христе. «... Мир имейте между собою» (Мк. 9, 50), — призвал нас Господь, и именно следование священнослужителя этой заповеди во многом определяет его образ — образ любящего пастыря — среди прихожан.

#### Быть образом в духовной жизни

Мир нередко судит о Церкви и ее делах, основываясь на представлениях о ней как об общественном институте. Да, ее общественная роль важна и неотменяема, деятельность Церкви и ее служителей, без всякого сомнения, востребована обществом. Да, в обществе с благодарностью воспринимаются труды клириков и мирян ради помощи пострадавшим от боевых действий и обездоленным, ради помощи воинам, ради поддержки семьи, ради заботы о недугующих и многого, многого другого. Сердечная благодарность вам, дорогие отцы и братия, и в вашем лице — прихожанам столичных храмов за отзывчивость и добрые дела.

Но все же следует помнить: Церковь не только институт реализации тех или иных социальных функций, хотя бы и очень важных. Она есть в первую очередь корабль спасения, начаток Царства Небесного, собрание людей для поклонения Небесному Отиу в духе и истиине — сошлюсь снова на эти слова Господа

Иисуса в Его беседе с самарянкой у колодца Иаковля (см. Ин. 4, 23).

Священник — это в первую очередь духовное лицо; само собирательное название священнослужителей — «духовенство» — указывает на это. Мы много об этом говорили и в прошлые годы, но считаю важным подчеркнуть еще раз: никакая общественная и административная деятельность клирика, никакая внебогослужебная деятельность на приходе, никакое медийное присутствие не могут быть важнее совершения богослужений, проповеди Слова Божия, личной и общественной молитвы то есть того, что именуется духовной жизнью. Невозможно никакое успешное церковное социальное служение без твердого памятования об уникальности Церкви как места, где человек ищет и находит общение со своим Творцом и Искупителем.

Все, что делает священнослужитель, должно быть подчинено стремлению к богообщению, и я хотел бы сказать об одном важном условии, при котором это стремление возможно. Да, сегодня духовенство не является обособленным сословием в человеческом обществе и во многом жизнь клириков внешне не отличается от жизни большинства их прихожан. Но священнослужитель при всей продиктованной временем многозаботливости должен научиться находить некое пространство внутренней тишины и свободы, разумной отстраненности от суетных дел, даже необходимых, находить время для молитвы, вдумчивого чтения и размышлений. Конечно, это очень важно для всякого христианина, но для священника это просто необходимо.

Категорически необходимо находить некое личное пространство, полностью отданное молитве, мыслям, чтению и самоанализу. Если не присутствует в нашей жизни чтение Священного Писания, других книг, которые духовно назидают и обогащают, если у нас нет самокритики, то это очень плохо. Потому что именно самокритика может остановить нас от сползания, от медленного, но уверенного падения вниз. Под критикой понимаю не самобичевание, а критическое осмысление своей жизни, беспристрастную оценку самого себя.

Нужна и своего рода умственная гигиена. Невозможно сосредоточенно молиться и размышлять, если в сознании мелькает бесконечная череда новостей и образов скоромимоходящего мира с его тревогой и суетой. Если это условие — некоторая отстраненность — соблюдается, то священнослужитель сможет и своих прихожан вдохновлять богатством духовной жизни во Христе, побуждать их к разумной и деятельной вере, к сознательному участию в таинствах Церкви и важнейшем из них — таинстве Евхаристии, к молитве, к борьбе с греховными страстями и стяжанию добродетелей, к стремлению к богозаповеданному совершенству, по слову Спасителя: «...будьте совершенны, как совершен Отец ваш Небесный» (Мф. 5, 48).

#### Быть образом в вере

Научение вере — прямая обязанность священнослужителей как преемников апостолов (см. Мф. 28, 19). Но научение вере — это далеко не только обычная для любой педагогики передача знаний. Неслучайно апостол Павел призывает своего ученика Тимофея быть образом в вере для пасомых — только так эта вера может быть ими воспринята и усвоена. Горячая и деятельная вера в Господа Иисуса предполагает, помимо верности Ему и Его заповедям в словах и поступках, о чем мы уже говорили сегодня, смелость и дерзновение в ее исповедании перед людьми. «...Сердием веруют к праведности, а устами исповедуют ко спасению», — писал апостол Павел римским христианам, ободряя их свидетельством древнего пророчества Исаии: «...всякий, верующий в Него, не постыдится» (Рим. 10, 10-11; Ис. 28, 16).

С подлинной верой несовместимы безразличие и готовность к компромиссам в мировоззренческих и нравственных вопросах перед лицом лукавого духа мира сего, постоянно меняющихся конъюнктурных обстоятельств и ситуативного одобрения людей.

Вновь повторю сказанное мною год тому назад: мы в своем служении не должны стесняться бескомпромиссности евангельского послания.

Что это означает? В Слове Божием даны заповеди. Эти заповеди могут казаться неудобными для некоторых людей, которые не живут по этим заповедям и жить не хотят. Но, проповедуя Слово Божие, мы должны точно и убедительно передавать его смысл людям, невзирая на лица. Разумная пастырская беседа

19 женских монастырей с 1026 насельницами

со ссылкой на исторические примеры может помочь понять нашему собеседнику, в том числе, например, высокопоставленному или богатому собеседнику, что в его жизни что-то не так. Военачальникам можно приводить примеры из жизни святого Александра Невского или нашего великого генералиссимуса Александра Васильевича Суворова. Политикам — приводить замечательные примеры из жизни наших благочестивых и праведных царей и великих князей. Всегда можно найти примеры из Священного Писания и из истории, которые могут быть убедительными для наших собеседников, в том числе и во власти сущих.

Да, голос и свидетельство отдельного служителя Церкви может казаться тихим и слабым в сравнении с гремящей многоголосицей мира сего. В самом деле, мы не можем конкурировать ни со светским телевидением, ни с другими светскими средствами массовой информации. У нас ограниченные возможности по сравнению с теми, кто активно использует такие средства.

Но ведь именно с бессильной по человеческим меркам общины учеников Христовых начинался славный путь Церкви почти два тысячелетия тому назад — с их проповеди Христа распятого, которая представлялась иудеям соблазном, а эллинам — безумием. И эта проповедь изменила облик мира, потому что за человеческой немощью проповедников неизменно стоял — как стоит и сегодня — Христос, Божия сила и Божия премудрость (ср. 1 Кор. 1, 23–24). Апостолы, будучи простыми рыбаками, сумели донести правду Божию даже до самых высоких и образованных слоев тогдашнего общества. А их последователи сумели преобразовать горделивую Римскую империю, превратить ее в христианское государство.

Нужно помнить: мы говорим правду Божию. А правда всегда сильнее лжи. Правду могут люди отвергать, она их может не устраивать. Но правда всегда остается правдой. Только очень важно, чтобы в этом благовестии о правде Божией мы не привносили ничего такого, что может ослабить голос этой правды.

Теперь хотел бы обратиться к одному частному вопросу. Более 25 лет тому назад, в 1998 году, Священному Синоду пришлось принять определение «об участившихся случаях злоупо-

требления некоторыми пастырями вверенной им от Бога властью вязать и решить» (см. журнал № 114 от 29 декабря 1998 года). Речь шла тогда больше о злоупотреблении властью «вязать», когда так называемые «младостарцы» преподавали принудительные благословения вступить в брак или, наоборот, поступить в монастырь; запрещали супругу или супруге, находящемуся в зарегистрированном, но невенчанном браке с нецерковным человеком, приступать к Святым Тайнам и тому подобное.

Всякое подобное принуждение очень опасно. Следует всегда, в том числе благословляя на путь монашества, проводить очень серьезную беседу с человеком. Ведь нередко возникает эмоциональное вдохновение, некий порыв. А когда такие порывы проходят, наступают будни, возникает разочарование, уход из монашества, иногда и из Церкви. Поэтому мое слово к духовникам: всякий раз, давая благословения на такие важные шаги, как принятие монашества или вступление в брак, нужно давать разумный и правильный совет. Всякий совет духовника должен быть осмотрительным. И никогда не должно быть категорического совета — «только так, а не иначе». Потому что ответственность берет на себя тот, кто сам принимает решение пойти в монастырь или венчаться со своей избранницей.

Упомянутое синодальное определение отнюдь не утратило своей актуальности, но, как мне порой сообщают, сегодня стало встречаться обратное злоупотребление — во власти «разрешать». К примеру, были и такие случаи, когда священники вразрез с церковным учением поощряли стремление даже воцерковленных молодых пар пожить вместе, «проверить глубину взаимных чувств», прежде чем вступить в брак. Или даже расписаться, но помедлить с венчанием.

Это лишь один из примеров, но в нем видна тревожная тенденция, отцы и братья. Не есть ли это тот самый упомянутый мной компромисс, в результате которого соль нашей веры и нашей проповеди теряет силу (ср. Мф. 5, 13) и более не может быть примером — образом — для людей?

Подчеркну: упомянутое выше решение Священного Синода предполагало икономию именно в исключительных случаях, когда один из супругов не пришел к Богу. Это решение во-

все не может рассматриваться в качестве дозволения попустительского отношения к нарушению святости таинства Брака!

В предложениях, поступивших из викариатств в ходе подготовки епархиального собрания, содержится пожелание ввести обязательную добрачную катехизацию. Несколько лет тому назад по моему поручению рабочей группой по представлению епархиального собрания было подготовлено специальное «Пособие для священников и приходских катехизаторов по подготовке желающих вступить в церковный брак». Не вполне убежден, что эту тему, как и тему предкрещальных бесед, о которых также упоминалось в предложениях викариатств, следует приводить к абсолютному единообразию, но раз вопрос возникает, то эти темы следует актуализировать, равно как и соответствующие пособия. Поручаю Епархиальному совету проследить за этим.

#### Быть образом в чистоте

Наконец, наставление апостола быть образом в чистоте объемлет собой все сказанное — быть образом в слове, в житии, в духе, в вере, поскольку чистота предполагает отсутствие всякой двусмысленности, скрываемой нечистой мотивации и корысти в словах, служении и образе жизни пастыря.

Проповедуемые нами высокие нравственные истины и связанные с ними требования священник должен относить прежде всего к самому себе и не возлагать на немощных людей бремена неудобоносимые (Лк. 11, 46), которых сам не желает нести. Не может быть в его жизни и служении двойной морали, а именно она в первую очередь является той нечистотой, от которой да убережет всех Господь.

Благодарение Богу, уже почти не встречаются свидетельства грубой материальной заинтересованности священнослужителей в общении с людьми при совершении треб, равно как и случаи откровенной финансовой нечистоплотности. Но давайте помнить: корысть может принимать и иные личины — например, заинтересованности в почестях или культивирования личной привязанности паствы к пастырю, когда такая привязанность подменяет собой верность христианина или христианки Господу. Вновь повторю сказанное мною много раз: пастырь должен приводить свою паству к общению с Господом Иисусом Христом, а не с самим собой. Он должен трудиться ради созидания Церкви — Тела Христова, а не стяжать «личную гвардию» пасомых, хотя бы такая «гвардия» ограничивалась несколькими людьми или даже одним человеком — будь то в реальной жизни или в виртуальном пространстве интернет-общения.

Это тем более важно понимать, поскольку на упомянутую личную привязанность существует определенный запрос со стороны части мирян и мирянок. Некоторые люди чувствуют одиночество и неустроенность в жизни. У них трудные или даже плохие отношения с ближними, в том числе в семье, они ищут душевного возмещения, зачастую неосознанно, и подчас пытаются найти это возмещение в общении с пастырем. Да, священник не должен быть равнодушным к людям, он должен быть добрым пастырем. Но добрый пастырь — вовсе не тот, который будет возмещать собой ущербность личной жизни прихожан, хотя бы даже под будто благочестивым и ласковым обращением с ними. Разумная целомудренная отстраненность, о которой мы подробно говорили несколько лет назад, когда речь шла о вопросах душепопечения, — это норма пастырского поведения, позволяющая сохранить отношения с пасомыми в чистоте.

\*\*\*

Дорогие владыки, отцы и братья! Благодарю всех вас, с усердием трудящихся в винограднике Христовом. Для меня радостно знать, что вы, избравшие путь служения у престола Божия, с усердием, вниманием и ревностью стремитесь, по выражению одной из молитв над рукополагаемым во пресвитера, во всем благоугождать Господу и жить достойно чести, дарованной вам силой Божия избрания. Поэтому сегодняшние мои слова призываю вас воспринимать не к постыжению вашему (ср. 1 Кор. 4, 14), но как призыв, по слову апостола Павла Тимофею, вникать в себя и в учение; заниматься сим постоянно: ибо, так поступая, и себя спасем и слушающих нас (ср. 1 Тим. 4, 16).

> Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси



## Определения Священного Синода

27 декабря в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил последнее в 2024 году заседание Священного Синода Русской Православной Церкви. По окончании заседания в храме Всех святых, в земле Русской просиявших была совершена заупокойная лития по архиепископу Чикагскому и Средне-Американскому Петру, одному из старейших иерархов Русской Православной Церкви Заграницей.

#### ЖУРНАЛ № 134

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о работе Высшего Церковного Совета во второй половине 2024 года.

#### Справка:

В соответствии с пунктом 19 Положения о Высшем Церковном Совете Русской Православной Церкви Священный Синод раз в полгода заслушивает сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси о работе Высшего Церковного Совета.

Во второй половине 2024 года состоялось два заседания Высшего Церковного Совета (24 сентября и 5 ноября). Высший Церковный Совет обсудил работу Синодального миссионерского отдела, развитие воскресных школ, деятельность епархиальных древлехранителей.

На соединенном заседании Священного Синода и Высшего Церковного Совета 26 декабря были заслушаны доклады руководителей синодальных учреждений о деятельности таковых.

#### постановили:

- 1. Одобрить решения Высшего Церковного Совета, принятые во второй половине 2024 года.
- 2. Утвердить план работы Высшего Церковного Совета на 2025 год.

#### ЖУРНАЛ № 135

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о планах работы синодальных учреждений на 2025 год.

#### Справка:

Согласно пункту «б» статьи 29 главы V Устава Русской Православной Церкви «Осуществляя руководство си-

нодальными учреждениями, Священный Синод <...> утверждает годовые планы работы синодальных учреждений и принимает их отчеты».

#### постановили:

Утвердить планы синодальных учреждений на 2025 год.

#### ЖУРНАЛ № 136

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Воскресенского Григория, секретаря Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви, о деятельности Межсоборного присутствия в 2024 году.

#### Справка:

В соответствии со статьей 4 главы VII Устава Русской Православной Церкви 12 марта 2024 года (журнал № 4) Священный Синод обновил состав Межсоборного присутствия.

В течение 2024 года состоялись три сессии заседаний комиссий Межсоборного присутствия в очном и очнодистанционном форматах: всего 19 заседаний профильных комиссий, которые вели работу над 23 темами.

В 2024 году через дискуссию в епархиях прошел проект документа «О почитании святых мощей в Русской Православной Церкви», а через дискуссию посредством запроса отзыва епархий и публикации — проект документа «О вопросах молитвы с инославными христианами». Поступившие отзывы находятся на рассмотрении в секретариате Межсоборного присутствия.

На основании рекомендаций, подготовленных Комиссией по церковному управлению, пастырству и организации церковной жизни, а также отзывов из епархий 24 октября 2024 года (журнал № 123) Священный Синод принял определение относительно порядка рассмотрения обращений о совершении отпеваний детей и подростков, совершивших самоубийство.

В епархии для возможного использования направлен подготовленный Комиссией по церковному просвещению и диаконии документ «Разработка подходов к осуществлению церковной заботы о малоимущих».

В рамках работы по теме «Вспомогательные средства для преодоления проблемы непонимания мирянами богослужения» Комиссией по богослужению и церковному искусству подготовлены брошюры с текстами служб праздников Сретения Господня и Вознесения Господня на церковнославянском языке с параллельным русским переводом, выверенным Комиссией, а также с пояснениями и комментариями.

На рассмотрение Священного Синода передан документ «О светской трудовой деятельности священнослужителей».

Ряд документов находится в работе секретариата Межсоборного присутствия.

Комиссиями Межсоборного присутствия было организовано 18 различных мероприятий — конференций, семинаров, круглых столов (в том числе дистанционно).

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 137

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о совершении празднования 1700-летия I Вселенского Собора, Никейского, в 2025 году.

#### постановили:

- 1. 1 июня 2025 года, в день памяти святых отцов I Вселенского Собора, Неделю 7-ю по Пятидесятнице, во всех митрополиях, а также в епархиях, не входящих в состав митрополий, совершить торжественное соборное служение Божественной литургии (в митрополиях при участии всех архиереев митрополии) с оглашением Патриаршего послания и совершением благодарственного молебна.
- 2. Духовным академиям, Общецерковной аспирантуре и докторантуре имени святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, Православному Свято-Тихоновскому гуманитарному университету провести в 2025 году конференции, посвященные 1700-летию I Вселенского Собора.
- 3. Издательству Московской Патриархии подготовить издания, посвященные юбилею.

#### ЖУРНАЛ № 138

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси, о состоявшемся заседании Синода Белорусского Экзархата.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XIII Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Экзархата представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Белорусского Экзархата от 14 декабря 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 139

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о журналах Синода Патриаршего Экзархата Юго-Восточной Азии, представленных на

утверждение Преосвященным митрополитом Сингапурским и Юго-Восточно-Азиатским Сергием, Патриаршим экзархом Юго-Восточной Азии.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XIII Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Экзархата представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Патриаршего Экзархата Юго-Восточной Азии от 28 ноября 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 140

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Ташкентского и Узбекистанского Викентия, главы Среднеазиатского митрополичьего округа, о состоявшемся заседании Синода Среднеазиатского митрополичьего округа.

#### Справка:

Согласно статье 9 главы XIV Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Митрополичьего округа представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Среднеазиатского митрополичьего округа от 11 декабря 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 141

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о результатах работы Комиссии по изучению положения дел в Будапештско-Венгерской епархии.

#### постановили:

- 1. Просить Предстоятеля Русской Православной Церкви в соответствии с предоставленным ему Уставом Русской Православной Церкви правом («Осуществляя свою каноническую власть, Патриарх Московский и всея Руси преподает архиереям братские советы <...> относительно их личной жизни», Устав, гл. IV. ч. 7) обратить внимание митрополита Илариона на несоответствие характера его отношений с ближайшим окружением и его быта образу монаха и священнослужителя.
- 2. Освободить Преосвященного митрополита Илариона от управления Будапештско-Венгерской епархией и почислить его на покой.
- 3. Временное управление Будапештско-Венгерской епархией поручить Преосвященному митрополиту Рязанскому и Михайловскому Марку.
- 4. Местом служения Преосвященному митрополиту Илариону определить храм святых первоверховных апостолов Петра и Павла в Карловых Варах.

5. Завершить деятельность Комиссии по изучению положения дел в Будапештско-Венгерской епархии и просить Святейшего Патриарха, в случае поступления в Московскую Патриархию новых сведений об обстоятельствах дела, возобновить деятельность Комиссии или иным образом определить порядок исследования этих сведений.

#### ЖУРНАЛ № 142

ИМЕЛИ ПОВТОРНОЕ СУЖДЕНИЕ о поданном прошении Преосвященного митрополита Владимирского и Суздальского Тихона о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия.

#### Справка:

Прошение Преосвященного митрополита Владимирского и Суздальского Тихона о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия рассматривалось Священным Синодом 24 августа 2023 года (журнал № 84). Согласно пункту 26 главы XVI Устава Русской Православной Церкви: «По достижении 75-летнего возраста архиерей подает на имя Патриарха Московского и всея Руси прошение об уходе на покой. Вопрос о времени удовлетворения такого прошения решается Священным Синодом».

#### постановили:

- 1. Прошение удовлетворить.
- 2. Выразить благодарность Преосвященному митрополиту Тихону за многолетнее управление Новосибирской и Владимирской митрополиями, а также за участие в восстановлении Данилова монастыря города Москвы.
- 3. Определить для Преосвященного митрополита Тихона местом пребывания на покое г. Москву с получением содержания от Владимирского епархиального управления.
- 4. Преосвященным Владимирским и Суздальским, главой Владимирской митрополии быть митрополиту Наро-Фоминскому Никандру с сохранением за ним должности председателя Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата.

#### ЖУРНАЛ № 143

ИМЕЛИ ПОВТОРНОЕ СУЖДЕНИЕ о поданном прошении Преосвященного епископа Александровского и Юрьев-Польского Иннокентия о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия.

#### Справка:

Прошение Преосвященного епископа Александровского и Юрьев-Польского Иннокентия о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия рассматривалось Священным Синодом 27 мая 2022 года (журнал № 55). Согласно пункту 26 главы XVI Устава Русской Православной Церкви: «По достижении 75-летнего возраста архиерей подает на имя Патриарха Московского и всея Руси прошение об уходе на покой. Вопрос о времени удовлетворения такого прошения решается Священным Синодом».

#### постановили:

- 1. Прошение удовлетворить.
- 2. Определить для Преосвященного епископа Иннокентия местом пребывания на покое г. Суздаль с получением содержания от Александровского епархиального управления.
- 3. Временное управление Александровской епархией возложить на Преосвященного митрополита Владимирского и Суздальского Никандра.

#### ЖУРНАЛ № 144

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Сызранской епархии (Самарская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Сызранским и Шигонским избрать иеромонаха Антония (Подоровского), клирика Самарской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Антония (Подоровского) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 145

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента о назначении ему викария.

#### постановили:

- 1. Викарием Калужской епархии с титулом «Тарусский» избрать иеромонаха Макария (Комогорова), клирика Калужской епархии, с сохранением за ним должности заместителя председателя Издательского совета Русской Православной Церкви.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Макария (Комогорова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 146

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Воскресенского Григория, управляющего делами Московской Патриархии, председателя Межведомственной рабочей группы по координации помощи, оказываемой епархиям Донбасса и сопредельных территорий, о проводимой работе во втором полугодии 2024 года.

#### Справка:

Межведомственная рабочая группа по координации помощи, оказываемой епархиям Донбасса и сопредельных территорий, учреждена Священным Синодом в заседании 25 августа 2022 года (журнал № 63). В ходе заседаний Межведомственной рабочей группы обсуждаются вопросы оказания социальной помощи пострадавшим людям, восстановления храмов и другие.

Определением Священного Синода от 29 декабря 2022 года (журнал № 125) установлена регулярность докладов Межведомственной рабочей группы Священному Синоду — раз в полугодие.

Решением Священного Синода от 24 августа 2023 года (журнал № 62) учреждена Патриаршая гуманитарная миссия с целью координации и системного развития оказания гуманитарной помощи мирным жителям, в том числе православному духовенству, на территории Донецкой Народной Республики, Луганской Народной Республики, Запорожской и Херсонской областей, а также с целью координации оказания помощи раненым военнослужащим, находящимся в медицинских учреждениях на территории перечисленных регионов.

С марта 2022 года на счета Московской Патриархии и Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению (СОЦБСС) было собрано свыше 1,25 миллиарда рублей. Средства расходовались для закупки и отправки гуманитарной помощи (продукты, лекарства, гигиена) в Донбасс и Новороссию, а также в Курскую область; на помощь беженцам в пунктах временного размещения; на прямую помощь пострадавшим мирным людям; на закупку необходимого оборудования; на осуществление медицинской помощи через Центральную клиническую больницу Московской Патриархии имени святителя Алексия, митрополита Киевского, Московского и всея Руси.

Во многих епархиях идут сборы пожертвований, предметов первой необходимости, продуктов, средств гигиены для передачи беженцам и пострадавшим мирным жителям. За истекший период в епархиях собрано, закуплено и передано более 3900 тонн гуманитарной помощи (из них за отчетный период — более 100 тонн). В том числе свыше 2610 тонн (из них за отчетный период — более 140 тонн) было направлено в епархии, находящиеся на территории проведения Специальной военной операции.

По состоянию на 16 декабря сотрудники специального гуманитарного центра Крымской митрополии совершили 154 поездки (за отчетный период — 15 поездок) и доставили 960 тонн гуманитарных грузов (за отчетный



период — 70 тонн) в пострадавшие населенные пункты Херсонской области и Донбасса.

В открытом СОЦБСС в мае 2024 года душевом комплексе в Лисичанске, где нет водоснабжения со времени активизации боевых действий, за истекшее время помощь получили 3030 человек.

16 августа СОЦБСС открыл в Свято-Троицком монастыре города Курска новый центр комплексной социальной помощи. Приоритетное направление работы центра: оказание адресной помощи беженцам. К тем, кто не может самостоятельно добраться до центра, — пожилым, инвалидам, тяжелобольным — волонтеры выезжают на дом и в пункты временного размещения. Переселенцы с обстреливаемых территорий получают в центре вещи первой необходимости: продукты, постельное белье, лекарства, одежду, средства гигиены. С 16 августа в центр поступило свыше 27 тысяч обращений.

По состоянию на 16 декабря работают 11 церковных центров помощи беженцам и пострадавшим мирным жителям: в Москве, Белгороде, Бердянске, Голой Пристани, Донецке, Курске, Лисичанске, Мариуполе, Мелитополе, Ростове-на-Дону, Северодонецке. Ранее центры также работали в Воронеже и Екатеринбурге. За весь период работы в этих центрах было принято и обработано свыше 290 тысяч обращений (за отчетный период — более 30 тысяч обращений).

Центральная клиническая больница Московской Патриархии имени святителя Алексия, митрополита Киевского, Московского и всея Руси, продолжает оказывать комплексную помощь беженцам, пострадавшим мирным жителям и раненым: осуществляет лечение в стациона-

рах и амбулатории больницы в Москве и ее филиале в городе Жуковском Московской области. Всего с марта 2022 года за помощью в больницу обратились 1812 человек (за отчетный период — 116). С мая 2022 года врачами больницы из Донбасса и Новороссии вывезено 450 пациентов, нуждающихся в стационарном лечении (за отчетный период — 52). В Центре протезирования и реабилитации филиала больницы в Жуковском с сентября 2022 года 88 пациентам проведено протезирование (за отчетный период — 9).

Краткосрочные курсы по уходу за ранеными, организованные Учебным центром больницы святителя Алексия при поддержке СОЦБСС, окончили 1264 человека (в том числе за отчетный период — 183). Кроме того, 1055 человек (за отчетный период — 232) окончили выездные курсы, организованные в ряде городов Донбасса и Новороссии.

Продолжаются еженедельные вахтовые выезды в Донбасс и Новороссию добровольческих врачебносестринских бригад для оказания медицинской помощи, в том числе в проведении хирургических операций и уходе за ранеными, а также выезды добровольцев для помощи в медицинских учреждениях.

В Донбассе продолжают действовать два передвижных медицинских комплекса больницы святителя Алексия, на базе которых врачи-добровольцы из Москвы ведут консультативный прием, проводят обследования, назначают лечение, выдают необходимые лекарства, а при выявлении необходимости — определяют для госпитализации в Москву. С начала июня врачи больницы организовали прием в мобильном госпитале в Скадовском и Каховском районах Херсонской области, приняв за это время 371 пациента.

По состоянию на 16 декабря пастырская помощь оказывается в 45 госпиталях и больницах Донбасса и Новороссии. Священники из разных епархий России регулярно выезжают для духовной помощи раненым. С июля 2023 года было организовано 164 смены, съездили 170 священников из 56 епархий и 9 монастырей.

СОЦБСС организовал постоянные добровольческие и сестринские посты в 10 больничных и социальных учреждениях Донбасса, Новороссии, а также Курской и Белгородской областей. Добровольцы по уходу больницы святителя Алексия помогают в 5 больницах.

С марта 2023 года СОЦБСС организует выезды добровольцев, которые ремонтируют частные дома нуждающихся людей в Мариуполе, а также Волновахе, Горловке, Докучаевске, Донецке, Лисичанске, Харцызске. В еженедельных выездах из Москвы в Мариуполь приняли участие 93 смены добровольцев (за отчетный период —



22 смены) — всего 1161 человек (за отчетный период — 209), которые отремонтировали 337 домов (за отчетный период — 81). С октября 2024 года добровольцы начали также восстанавливать частные дома одиноких пожилых людей и людей с инвалидностью в Авдеевке.

Единовременно на территории 6 регионов — ДНР, ЛНР, Херсонской, Запорожской, Белгородской и Курской областей — находятся от 60 до 120 сотрудников и добровольцев СОЦБСС, от 10 до 12 добровольцев по уходу больницы святителя Алексия.

К 16 декабря для оказания помощи нуждающимся людям от СОЦБСС, а также Рыбинской и Кинешемской епархий съездили более 2800 добровольцев (за отчетный период — более 800), от больницы святителя Алексия — более 1100 добровольцев (за отчетный период — более 300).

С июня 2022 года Финансово-хозяйственным управлением формируется список разрушенных и требующих восстановления храмов на территории ДНР, ЛНР, Запорожской и Херсонской областей. В настоящее время в этот список внесено 209 объектов.

По состоянию на декабрь 2024 года на 40 объектах работы полностью завершены. В последующие годы будут восстановлены храмы, которые менее всего повреждены, не достроены или требуют проведения реставрационных работ. Всего таких храмов 129.

За второе полугодие 2024 года на благотворительной основе Издательством Московской Патриархии в регионы Донбасса и Новороссии было доставлено более 20 тысяч экземпляров разных книг, включая Священное Писание, а также богослужебные книги, церковные ка-

лендари, молитвословы, пособия для детских воскресных школ, духовно-просветительскую и детскую литературу.

- 1. Доклад принять к сведению.
- 2. Выразить благодарность всем тем, кто жертвует своими средствами, силами и временем для помощи беженцам и пострадавшим мирным жителям Донбасса, Новороссии, а также сопредельных регионов.
- 3. Отдельную глубокую благодарность выразить всем тем, кто с риском для жизни направляется на упомянутые территории для осуществления гуманитарной миссии.

#### ЖУРНАЛ № 147

постановили:

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, относительно ходатайства Преосвященного митрополита Оренбургского и Саракташского Петра о канонизации в лике местночтимых святых игумена Зосимы (Карцева).

#### Справка:

Согласно пункту «ф» статьи 25 главы V Устава Русской Православной Церкви: «В обязанности Священного Синода входит канонизация местночтимых святых».

В соответствии с определением Священного Синода от 15 июля 2016 года (журнал № 66): «Правом ходатайствовать о прославлении подвижника благочестия к местному почитанию обладают: в митрополиях — архиерейские советы митрополий».

Игумен Зосима (Карцев Захарий Прокопьевич) родился в 1860 году в Оренбургской губернии, окончил школу казачьего ведомства. После вступления брак в семье Захария Прокопьевича и его супруги Пелагии Матвеевны родилось семеро детей, пятеро из которых умерли в младенчестве.

В 1896 году, стремясь к уединенной жизни, Захарий Прокопьевич с согласия супруги удалился на возвышенность у берега реки Сакмары близ села Покровка Оренбургского уезда, выкопал пещеру в горе и проводил в ней строгую подвижническую жизнь, являя своим примером непоколебимую решительность, трудолюбие и настойчивость в достижении задуманного.

По прошествии семи лет отшельничества Захарий Прокопьевич отправился в паломничество по святым местам: в Дивеевскую обитель, в Воронеж и Киев. Укрепленный чудесными явлениями, описанными им в письме монаху Киевского Свято-Троицкого монастыря Исаакию, в 1906 году Захарий Прокопьевич начинает свои труды по устройству монастыря. К 1910 году была возведена и освящена домовая церковь во имя святителя Николая Чудотворца, построена колокольня.

В 1909 году указом Святейшего Синода иноческая община была учреждена как Николаевский скит от Оренбургского Успенско-Макарьевского мужского монастыря. Осенью 1910 года по согласию с супругой (также принявшей впоследствии монашество) Захарий Карцев принял монашеский постриг с именем Зосима и был утвержден заведующим Николаевским скитом. Позже он был рукоположен в иеродиакона, а летом 1911 года — во иеромонаха.

В 1911 году построен братский корпус с храмом в честь Казанской иконы Божией Матери.

Монастырь процветал и пополнялся насельниками. В июле 1917 года решением Святейшего Синода иеромонах Зосима был возведен в сан игумена.

С начала Гражданской войны, видя горе и смерть, игумен Зосима, как свидетельствовали насельники монастыря, призывал всех к миру в проповедях и в частных беседах. Он убеждал братию и прихожан молиться за воюющих сродников.

В августе 1919 года игумен Зосима был арестован по обвинению в контрреволюции и заключен в Оренбургскую губернскую тюрьму, однако впоследствии был оправдан.

Последние дни жизни игумена Зосимы прошли в заботах о монастыре, в молитве и терпении болезней. По сохранившимся свидетельствам, он скончался в 1920 году в возрасте 60 лет и был похоронен у алтаря монастырского Никольского храма.

В 2014 году было обретено место захоронения игумена Зосимы, после чего сохранявшееся и до того в народе его почитание многократно усилилось. По молитвам угодника Божия происходят чудеса, в том числе исцеление супружеских пар от бесплодия; освобождение страждущих от пагубных зависимостей.

#### постановили:

- 1. Причислить к лику преподобных для местного почитания в Оренбургской митрополии игумена Зосиму (Карцева).
- 2. Память преподобного Зосимы совершать 28 сентября / 11 октября, в день памяти его небесного покровителя мученика Зосимы Калутинского.
- 3. Честные останки преподобного Зосимы, в случае их обретения, считать святыми мощами и воздавать им достодолжное почитание.
- 4. Писать новопрославленному святому иконы для поклонения, согласно определению VII Вселенского Собора, о чем иметь надзор Синодальной комиссии по иконописи.
- 5. Преосвященному митрополиту Оренбургскому и Саракташскому Петру в сослужении архиереев Оренбургской митрополии совершить чин прославления преподобного Зосимы.

#### ЖУРНАЛ № 148

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** об установлении богослужебной памяти начала автокефалии Русской Церкви и установлении Патриаршества на Руси.

#### постановили:

- 1. Внести в общецерковный месяцеслов празднование 15/28 декабря дня интронизации святителя Ионы, митрополита Московского, и начала автокефалии Русской Церкви.
- 2. Внести в общецерковный месяцеслов празднование 26 января / 8 февраля дня интронизации святителя Иова, Патриарха Московского, и начала Патриаршества на Руси.
- 3. Отнести упомянутые дни к праздникам, отмеченным в Типиконе «крестом с полукружием», и совершать им всенощное бдение.
- 4. Синодальной богослужебной комиссии составить службы упомянутым праздникам.

## ЖУРНАЛ № 149

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, о внесении дополнения в состав Собора святых, в земле Московской просиявших.

#### Справка:

В заседании от 16 мая 2023 года (журнал № 31) Священный Синод определил: «О дальнейшем дополнении

поименных списков местных соборов святых, а также об утверждении новых списков иметь суждение по мере подготовки таковых Синодальной комиссией по канонизации святых во взаимодействии с Управлением делами Московской Патриархии и соответствующими епархиями, с представлением результатов работы Священному Синоду».

#### постановили:

Дополнить список Собора святых, в земле Московской просиявших, именем ранее прославленного священномученика протоиерея Владимира Константиновича Смирнова, служившего в Москве со своей хиротонии в 1911 году и до ареста в 1932 году.

#### ЖУРНАЛ № 150

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского Совета Русской Православной Церкви, и Преосвященного митрополита Тверского и Кашинского Амвросия, председателя Синодальной богослужебной комиссии, о представлении на утверждение Священного Синода ряда богослужебных текстов и текстов акафистов.

#### постановили:

- 1. Утвердить к общецерковному богослужебному употреблению представленные тексты служб:
  - а) Собору Архангельских святых;
  - б) Собору Московских святых;
  - в) Собору новомучеников и исповедников Крымских;
  - г) Собору святых Оптиной пустыни;
  - д) священномученику Сергию Кедрову;
  - е) преподобным Варлааму и Гедеону Серпуховским.
- 2. Одобрить для употребления за богослужением и в домашней молитве предложенные тексты акафистов:
- а) Пресвятой Богородице, в честь Ее иконы, именуемой «Свенская»;
- б) Пресвятой Богородице, в честь Ее иконы, именуемой «Трех Радостей»;
  - в) Собору Екатеринбургских святых;
  - г) мученице Людмиле, княгине Чешской;
  - д) страстотерпцу Евгению Боткину;
  - е) преподобному Антипе Валаамскому;
  - ж) преподобному Аркадию Новоторжскому;
  - з) преподобному Даниилу Переславскому;
  - и) общий, преподобному единому.
- 3. Направить утвержденные богослужебные тексты и тексты акафистов в Издательство Московской Патриархии для издания.

#### ЖУРНАЛ № 151

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, председателя Комиссии по делам старообрядных приходов и по взаимодействию со старообрядчеством, о деятельности Комиссии в 2024 году.

#### Справка:

Согласно Положению о Комиссии, утвержденному Священным Синодом 16 июля 2005 года (журнал № 62), Комиссия через ее председателя ежегодно представляет Священному Синоду отчет о своей деятельности.

#### постановили:

Одобрить отчет о деятельности Комиссии по делам старообрядных приходов и по взаимодействию со старообрядчеством в 2024 году.

#### ЖУРНАЛ № 152

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о посещении Израиля, Сербии, Боснии и Герцеговины, Болгарии и Королевства Бахрейн.

#### Справка:

14 ноября по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний посетил Иерусалим, где встретился с Блаженнейшим Патриархом Святого Града Иерусалима и всей Палестины Феофилом III. В ходе братской беседы, в которой также участвовали советник Патриарха Московского и всея Руси протоиерей Николай Балашов, начальник Русской Духовной Миссии в Иерусалиме архимандрит Вассиан (Змеев) и заместитель председателя ОВЦС протоиерей Игорь Якимчук, обсуждался широкий круг вопросов, представляющих взаимный интерес.

С 15 по 19 ноября по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний посетил пределы Сербской Православной Церкви, побывав в Белграде, Нови-Саде и Баня-Луке.

В Сербии председатель ОВЦС сослужил Предстоятелю и иерархам Сербской Православной Церкви на торжествах по случаю 100-летия Свято-Троицкого храма Подворья Русской Православной Церкви в Белграде, а также в Нови-Саде на праздновании дня памяти небесного покровителя города.

16 ноября митрополит Волоколамский Антоний встретился со Святейшим Патриархом Сербским Порфирием. В тот же день состоялась телефонная беседа Предстоятелей Русской и Сербской Православных Церквей.

Во время пребывания в Белграде председатель ОВЦС имел также встречи с Президентом Сербии А. Вучичем и премьер-министром Сербии М. Вучевичем.

В Баня-Луке состоялась встреча председателя ОВЦС с архиепископом и митрополитом Баня-Лукским Ефремом и Президентом Республики Сербской М. Додиком.

С 21 по 22 ноября по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний посетил Софию, где встретился со Святейшим Патриархом Болгарским Даниилом и совершил в Патриаршем кафедральном соборе святого благоверного князя Александра Невского благодарственный молебен по случаю векового юбилея его освящения.

С 9 по 11 декабря по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Антоний посетил Королевство Бахрейн с рабочим визитом.

9 декабря состоялась встреча Его Высокопреосвященства с министром транспорта и телекоммуникаций Бахрейна и министром социального развития — председателем Попечительского совета Всемирного центра мирного сосуществования имени Короля Хамада шейхом Абдуллой бин Ахмедом Аль-Халифой. В ходе встреч стороны обсудили вопросы межрелигиозных отношений. В частности, митрополит Антоний выразил благодарность за благорасположение к русской православной общине и возможность беспрепятственного совершения богослужений и духовного окормления русскоязычного православного населения Королевства.

В этот же день председатель ОВЦС посетил католический собор Божией Матери Аравийской в Авали, где встретился с апостольским викарием Северной Аравии епископом Римско-Католической Церкви Альдо Берарди, а также с лидерами основных религиозных объединений Бахрейна: представителями Антиохийского Патриархата, Восточных Церквей, протестантских, буддистской, индуистской и иных общин.

Вечером того же дня митрополит Антоний совершил молебен для местной русскоязычной православной общины.

10 декабря состоялась встреча председателя ОВЦС с Королем Бахрейна Хамадом бин Исой Аль-Халифой. Во встрече также участвовали посол России в Королевстве Бахрейн А. В. Скосырев и настоятель храма апостола Филиппа в Шардже (ОАЭ) архимандрит Александр (Заркешев). Стороны обсудили различные аспекты межрелигиозных отношений в России и Бахрейне, пути совместного свидетельства о традиционных ценностях, вопросы окормления религиозных общин в Бахрейне. В свою очередь, Король Хамад выразил радость в связи с визитом

высокого представителя Русской Православной Церкви в Бахрейн, попросил передать приветствие Святейшему Патриарху Кириллу и выразил надежду на развитие сотрудничества с Русской Православной Церковью.

В завершение визита, 11 декабря, митрополит Волоколамский Антоний посетил Министерство иностранных дел, где был принят его генеральным директором шейхом Абдуллой бин Али Аль-Халифой. В ходе состоявшейся беседы участники встречи обменялись мнениями по поводу актуальной международной повестки дня, обсудили вопросы защиты традиционных нравственных ценностей и проблематику религиозной свободы.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 153

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о поездке в Индию.

#### Справка:

С 31 октября по 3 ноября по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и по приглашению Предстоятеля Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви Святейшего Василия Мар Фомы Матфея III председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Волоколамский Антоний посетил Индию.

1 ноября митрополит Антоний принял участие в торжественной церемонии по случаю дня памяти почитаемого в Маланкарской Церкви святого Григория Парумальского, где выступил с приветственным словом.

2 ноября митрополит Антоний вручил Святейшему Католикосу Василию Мар Фоме Матфею III орден Русской Православной Церкви «Славы и чести» (І степени) во внимание к вкладу в развитие дружественных отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Церковью и в связи с 75-летием со дня рождения. В ходе телефонного разговора награжденного тепло поздравил Святейший Патриарх Кирилл.

Также председатель ОВЦС выступил на съезде Студенческого движения имени Мар Григория, которое является одной из крупнейших христианских молодежных площадок в Азии.

В дни пребывания в Индии митрополит Антоний неоднократно встречался со Святейшим Католикосом Василием Мар Фомой Матфеем III и имел возможность обсудить широкий спектр вопросов, касающихся отношений между Московским Патриархатом и Маланкарской Церковью. Также состоялись встречи митрополита

Волоколамского Антония с секретарем Священного Синода Маланкарской Церкви митрополитом Ниранамским Юханоном Мар Хризостомом, митрополитом Коттаямским Юханоном Мар Диоскоросом и митрополитом Куннамкуламским Геваргисом Мар Юлиосом.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 154

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о состоявшемся праздновании пятилетия воссоединения Архиепископии западноевропейских приходов русской традиции с Русской Православной Церковью.

#### Справка:

15 декабря 2024 года в Париже по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Волоколамский Антоний принял участие в торжествах, приуроченных к пятилетию воссоединения Архиепископии западноевропейских приходов русской традиции с Русской Православной Церковью.

В этот день в соборе святого благоверного князя Александра Невского на улице Дарю митрополит Антоний, глава Архиепископии митрополит Дубнинский Иоанн и викарий Архиепископии епископ Домодедовский Симеон совершили Божественную литургию. По отпусте литургии председатель ОВЦС огласил приветственное послание Предстоятеля Русской Православной Церкви и от имени Его Святейшества поздравил участников торжеств с памятной датой. Митрополит Антоний отметил важность состоявшегося пять лет назад воссоединения, которое позволило Архиепископии, вновь ставшей частью Русской Православной Церкви, сохранить свои богатое историческое наследие и самобытность. Председатель ОВЦС тепло приветствовал митрополита Дубнинского Иоанна и подчеркнул, что его личный авторитет, искренняя к нему любовь клира и паствы Архиепископии, чувство заботы о судьбе вверенного ему церковного удела стали залогом принятого решения о возвращении в лоно Матери-Церкви.

В ответном слове митрополит Иоанн отметил, что воссоединение с Московским Патриархатом позволило Архиепископии продолжить свое спасительное делание в Западной Европе, получить возможность избрать викарных архиереев, обеспечить преемство традиций. Митрополит Иоанн также выразил признательность Святейшему Патриарху Кириллу и членам Священного Синода за дарование Патриаршей и Синодальной грамоты,



в соответствии с которой на протяжение пяти последних лет определяется жизнь Архиепископии.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 155

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о проведении круглого стола «Соотечественники и Русская Православная Церковь: опыт соработничества в странах Азии и Австралии» в городе Бангкоке (Королевство Таиланд) и торжествах, посвященных 25-летию присутствия Московского Патриархата в Таиланде.

#### Справка:

С 26 по 27 ноября в Бангкоке (Королевство Таиланд) состоялся круглый стол «Соотечественники и Русская Православная Церковь: опыт соработничества в странах Азии и Австралии», который был организован Отделом внешних церковных связей и Министерством иностранных дел Российской Федерации. По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в мероприятии приняли участие делегация во главе с председателем Отдела внешних церковных связей митрополитом Волоколамским Антонием, а также региональные представители Русской Православной Церкви из стран Азии и Австралии.

Работу круглого стола возглавил митрополит Волоколамский Антоний. В числе участников встречи: Патриарший экзарх Юго-Восточной Азии митрополит Сингапур-

ский и Юго-Восточно-Азиатский Сергий; Чрезвычайный и Полномочный посол Российской Федерации в Королевстве Таиланд Е. Ю. Томихин: митрополит Манильский и Ханойский Павел; архиепископ Корейский Феофан; викарий Сингапурской епархии епископ Джакартский Питирим; директор Департамента по работе с соотечественниками за рубежом МИД России Г. А. Овечко; посол по особым поручениям МИД России А. П. Лукашик; секретарь Таиландской епархии архимандрит Олег (Черепанин); заместитель председателя ОВЦС протоиерей Николай Лищенюк; секретарь ОВЦС по делам дальнего зарубежья протоиерей Сергий Звонарев; председатель Всемирного координационного совета российских соотечественников М. В. Дроздов; председатель Союза российских соотечественников в Королевстве Таиланд Т. В. Ким; клирики, миряне, руководители и представители организаций российских соотечественников из Австралии, Вьетнама, Индии, Индонезии, Ирана, Камбоджи, Китая, Кореи, Лаоса, Малайзии, Монголии, Сингапура, Таиланда, Филиппин, Японии.

Собравшиеся обсудили вопросы духовного окормления, просвещения и социальной поддержки соотечественников, проживающих в Юго-Восточной Азии и Австралии, определили пути соработничества в этом направлении Церкви, государства и организаций соотечественников.

26 и 27 ноября митрополит Антоний возглавил торжества, посвященные 25-летию присутствия Русской Православной Церкви в Королевстве Таиланд, в том числе совершил Божественную литургию в Николаевском кафедральном соборе г. Бангкока.

28 ноября в Николаевском кафедральном соборе Бангкока состоялась рабочая встреча митрополита Антония с архиереями, несущими служение в Патриаршем Экзархате Юго-Восточной Азии. Председатель ОВЦС в качестве приглашенного гостя присутствовал на очередном заседании Синода Экзархата.

Во время визита состоялась встреча митрополита Антония с Верховным Патриархом буддистов Таиланда Сомдетом Пхра Ариявангсагатайаной IX.

## постановили:

Доклад принять к сведению.

## ЖУРНАЛ № 156

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о состоявшемся пятом заседании Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Коптской Церковью.

#### Справка:

14 и 15 ноября в Каире состоялось пятое заседание Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Коптской Церковью.

Со стороны Московского Патриархата в заседании приняли участие: епископ Каскеленский Геннадий — сопредседатель Комиссии; секретарь по межхристианским отношениям Отдела внешних церковных связей иеромонах Стефан (Игумнов) — секретарь Комиссии; сотрудник ОВЦС иеромонах Марк (Ахматханов). В состав делегации со стороны Коптской Церкви вошли: митрополит Лос-Анджелесский Серапион — сопредседатель Комиссии; декан Духовной семинарии имени святых Афанасия и Кирилла в США епископ Кирилл — секретарь Комиссии; представитель Коптской Церкви в России иеромонах Дауд эль-Антони; патриарший советник А. Милад; глава Патриаршего отдела по реализации церковных проектов Б. Солиман; генеральный секретарь Института коптских исследований И. Агбан.

Участники заседания подвели итоги деятельности Комиссии за время, прошедшее с ее предыдущей встречи в Москве в сентябре 2022 года. В числе приоритетных направлений ее работы остаются координация сотрудничества между двумя Церквами на международных площадках, а также совместные усилия по оказанию поддержки страдающим христианам и защите традиционных нравственных ценностей.

Члены Комиссии со стороны Московского Патриархата подчеркнули важность тех усилий, которые были предприняты Коптской Церковью и лично Святейшим Патриархом Тавадросом II в защиту гонимой Украинской Православной Церкви.

Комиссия отметила значение присуждения Святейшему Патриарху Тавадросу II ордена Русской Православной Церкви «Славы и чести» (І степени), который по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла был вручен митрополитом Волоколамским Антонием в ходе визита в Египет в ноябре 2022 года.

За отчетный период осуществлены следующие двусторонние инициативы: организация девяти перекрестных визитов делегаций представителей русского и коптского монашества в Египет и Россию; проведение второго и третьего раундов двусторонних богословских консультаций; взаимные визиты представителей академических кругов и реализация в Египте и России мультимодальных программ в сфере сотрудничества русских и коптских духовных школ; проведение в Московской духовной академии, Сретенской духовной академии и Общецерковной аспирантуре и докторантуре имени

святых равноапостольных Кирилла и Мефодия лекций и семинаров, посвященных богословию, истории и литургической традиции Коптской Церкви; взаимное оказание содействия в пастырском окормлении русскоязычных верующих в Египте и других странах Африки и коптских верующих в России; участие представителя Коптской Церкви в международной конференции Отдела внешних церковных связей, посвященной пастырскому попечению о душевнобольных; создание и показ в России цикла документальных программ, посвященных египетскому христианству и жизни Коптской Церкви; организация в Египте двух концертов объединенного хора Свято-Троицкой Сергиевой Лавры и Московской духовной академии; участие представителей Коптской Церкви в организованном в Москве Фестивале духовной музыки народов Христианского Востока и других кульхиткидподем хиндут.

Комиссией разработаны предложения по дальнейшему развитию взаимодействия.

#### постановили:

- 1. Доклад принять к сведению.
- 2. Признать успешной деятельность Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Коптской Церковью и отметить значимость реализуемых Русской Православной Церковью и Коптской Церковью двусторонних проектов.
- 3. Провести ротацию и утвердить следующий состав Комиссии со стороны Русской Православной Церкви:
- а) митрополит Смоленский и Дорогобужский Исидор — сопредседатель Комиссии;
- б) епископ Каскеленский Геннадий, викарий Астанайской епархии;
- в) иеромонах Стефан (Игумнов), секретарь Отдела внешних церковных связей по межхристианским отношениям, секретарь Комиссии;
- г) игумения Иулиания (Каледа), настоятельница Зачатьевского ставропигиального женского монастыря, заместитель председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству;
- д) иерей Павел Лизгунов, проректор по учебной работе Московской духовной академии;
- е) С. Г. Алферов, сотрудник Отдела внешних церковных связей.

#### ЖУРНАЛ № 157

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** об утверждении Положения о Синодальной комиссии по канонизации святых.

#### постановили:

Утвердить Положение о Синодальной комиссии по канонизации святых.

#### ЖУРНАЛ № 158

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Воскресенского Григория, секретаря Межсоборного присутствия Русской Православной Церкви, о разработанном в Межсоборном присутствии проекте документа «О светской трудовой деятельности священнослужителей».

#### Справка:

Проект документа «О светской трудовой деятельности священнослужителей» был разработан Комиссией Межсоборного присутствия по церковному управлению, пастырству и организации церковной жизни во исполнение поручения президиума Межсоборного присутствия от 28 января 2015 года.

Работа над темой велась с 17 марта 2015 года и до лета 2016 года, когда первый проект документа под названием «Профессии, совместимые и не совместимые со священством» был передан в редакционную комиссию Межсоборного присутствия.

В январе 2017 года отредактированный документ был разослан во все епархии и опубликован в сети Интернет для получения отзывов. За несколько месяцев дискуссии было собрано множество замечаний и предложений, по результатам анализа которых документ был возвращен в профильную комиссию. Комиссия доработала текст с учетом высказанных мнений и осенью 2018 года вновь направила его в редакционную комиссию. При этом документ был переименован.

Затем проект был вновь разослан во все епархии, от которых поступили в большинстве своем благожелательные отзывы с некоторым количеством поправок и дополнений. После внесения таковых редакционной комиссией документ был направлен на рассмотрение пленума Межсоборного присутствия. Последний, откладывавшийся по причине эпидемической обстановки, состоялся 26–28 мая 2021 года. После внесения поправок и дополнений документ был одобрен пленумом и передан последним на рассмотрение Архиерейского Собора.

В рамках подготовки Архиерейского Собора документ был направлен на изучение всем архиереям — членам Собора с целью получения поправок для их рассмотрения на Архиерейском Соборе. В связи с переносом Архиерейского Собора поправки, поступившие от членов Собора, были проработаны в редакционной комиссии Межсоборного присутствия.

В сентябре — октябре 2024 года документ был вновь разослан на отзыв во все епархии, а после получения небольшого числа поправок — доработан редакционной комиссией.



#### постановили:

- 1. Утвердить документ «О светской трудовой деятельности священнослужителей» (с последующим одобрением Архиерейским Собором).
- 2. Епархиальным архиереям руководствоваться положениями упомянутого документа при возникновении вопросов, связанных с занятием священнослужителей светской трудовой деятельностью в дополнение к их основным обязанностям богослужебным и пастырским.
- 3. Епархиальным архиереям озаботиться ознакомлением священнослужителей вверенных им епархий с упомянутым документом.

#### ЖУРНАЛ № 159

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о внесении изменений и дополнений в «Положение о практике запрещения клириков в служении и почисления клириков за штат».

#### Справка:

Священный Синод в заседании от 22 марта 2011 года (журнал № 20) принял «Положение о практике запрещения клириков в служении и почисления клириков за штат», а в заседании от 30 мая 2014 года (журнал № 38) внес изменения и дополнения в это Положение. На рассмотрение Священного Синода выносятся дополнения к тексту, обусловленные сложившейся практикой применения, а также необходимостью урегулировать порядок перехода в иную епархию священнослужителей при смене епархиального архиерея.

#### постановили:

- 1. Утвердить «Положение о практике запрещения клириков в служении и почисления клириков за штат» в представленной редакции.
- 2. Епархиальным архиереям строго руководствоваться упомянутым Положением, а Управлению делами Московской Патриархии иметь за этим наблюдение.

#### ЖУРНАЛ № 160

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского совета Русской Православной Церкви, о проведении XIX Открытого конкурса изданий «Просвещение через книгу».

#### Справка:

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и при поддержке Министерства цифрового развития, связи и массовых коммуникаций Российской Федерации Издательский совет Русской Православной Церкви провел XIX Открытый конкурс изданий «Просвещение через книгу».

Всего к конкурсной оценке было подано 160 наименований изданных книг. География конкурса охватила многие регионы Российской Федерации, а также Белоруссию, Узбекистан, Эстонию, Польшу.

Всего для награждения призами конкурса отмечено 66 изданий в 12 номинациях. Торжественная церемония награждения победителей XIX конкурса изданий «Про-

свещение через книгу» состоялась 31 октября 2024 года в Актовом зале Издательского совета.

Главным призом конкурса отмечено издание «Шедевры Российской государственной библиотеки», выпущенное Издательством Российской государственной библиотеки (руководитель проекта В. В. Дуда, ответственный редактор А. Ю. Самарин, составитель Н. Ю. Самойленко). Специальным призом конкурса отмечено издание «"Координаты своим": сборник поэзии и прозы» издательства Тюменского регионального общественного благотворительного фонда «Возрождение Тобольска» (редакторсоставитель Ю. П. Перминов).

#### постановили:

Рапорт принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 161

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о деятельности Экспертного совета при Патриархе Московском и всея Руси по взаимодействию с исламским миром.

#### Справка:

Экспертный совет при Патриархе Московском и всея Руси по взаимодействию с исламским миром учрежден по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в ноябре 2018 года. Положение об Экспертном совете утверждено Священным Синодом в заседании от 23−24 сентября 2021 года (журнал № 75) и дополнено в заседании от 16 марта 2023 года (журнал № 19).

## постановили:

- 1. В целях повышения эффективности работы и координации усилий в сфере межрелигиозных отношений перевести Экспертный совет по взаимодействию с исламским миром в ведение Отдела внешних церковных связей в качестве структурного подразделения.
- 2. Считать утратившим силу Положение об Экспертном совете, ранее утвержденное Священным Синодом.

#### ЖУРНАЛ № 162

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Кемеровского и Прокопьевского Аристарха, в сопровождении рапорта протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, о назначении ректора Кузбасской духовной семинарии.

#### постановили:

1. Освободить митрополита Кемеровского и Прокопьевского Аристарха от должности ректора Кузбасской духовной семинарии, выразив ему благодарность за понесенные труды. 2. Ректором Кузбасской духовной семинарии назначить первого проректора упомянутой семинарии иерея Андрея Мояренко.

#### ЖУРНАЛ № 163

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Корсунского и Западноевропейского Нестора, Патриаршего экзарха Западной Европы, в сопровождении рапорта протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, о смене ректора Образовательного центра преподобной Женевьевы Парижской.

#### постановили:

- 1. Освободить иеромонаха Александра (Синякова) от должности ректора Образовательного центра преподобной Женевьевы Парижской, выразив ему благодарность за понесенные труды.
- 2. Исполняющим обязанности ректора Образовательного центра преподобной Женевьевы Парижской назначить иеромонаха Иринея (Грибова), клирика Корсунской епархии.

#### ЖУРНАЛ № 164

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Владимирского и Суздальского Тихона, в сопровождении рапорта протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, об упразднении Центра подготовки церковных специалистов Владимирской епархии в г. Гусь-Хрустальный.

## постановили:

В связи с учреждением Центра подготовки церковных специалистов Владимирской епархии в г. Владимире и отсутствием необходимости в работе двух Центров подготовки церковных специалистов на территории Владимирской епархии

— упразднить Центр подготовки церковных специалистов Владимирской епархии в г. Гусь-Хрустальный.

#### ЖУРНАЛ № 165

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о положении дел в женском монастыре в честь иконы Божией Матери «Всецарица» г. Краснодара (Кубанская митрополия).

#### постановили:

Преобразовать женский монастырь в честь иконы Божией Матери «Всецарица» г. Краснодара в Патриаршую ставропигию с именованием «женский ставропигиальный монастырь в честь иконы Божией Матери "Всецарица"».



# ЖУРНАЛ № 166

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Казанского и Татарстанского Кирилла:
- а) освободить игумена Симеона (Кулагина) от должности игумена Свияжского Богородице-Успенского мужского монастыря села Свияжска Зеленодольского района Республики Татарстан с предписанием епархиальному Преосвященному запретить его в священнослужении в связи с оставлением места служения и иными крупными нарушениями, а также, при подтверждении обвине-

ний, передать дело игумена Симеона (Кулагина) в епархиальный церковный суд;

- б) назначить на должность игумена Свияжского Богородице-Успенского мужского монастыря села Свияжска Зеленодольского района Республики Татарстан игумена Аркадия (Логинова), освободив последнего от должности игумена Иоанно-Предтеченского мужского монастыря города Казани;
- в) назначить на должность игумена Иоанно-Предтеченского мужского монастыря города Казани иеромонаха Алексия (Яцейко).
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Нижегородского и Арзамасского Георгия освободить игумена Феодосия (Какуркина), запрещенного в священнослужении, от должности игумена Спасо-Преображенского мужского монастыря города Арзамаса Нижегородской области и назначить на эту должность игумена Вассиана (Бирагова), предписав епархиальному Преосвященному, в случае подтверждения выдвинутых в адрес игумена Феодосия (Какуркина) обвинений в нарушении монашеских обетов, передать дело в епархиальный церковный суд.
- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Чебоксарского и Чувашского Савватия освободить епископа Алатырского и Порецкого Феодосия от должности игумена Александро-Невского мужского монастыря деревни Кюрегаси Моргаушского района Чувашской Республики и назначить на эту должность игумена Мануила (Шитова).
- 4. В связи с прошением Преосвященного митрополита Костромского и Нерехтского Ферапонта освободить игумению Алексию (Ремизову) от должности игумении Троице-Сыпанова Пахомиево-Нерехтского женского монастыря села Троица Нерехтского района Костромской области, выразив ей благодарность за понесенные труды, и назначить на эту должность монахиню Елену (Гаранову).
- 5. В связи с прошением Преосвященного митрополита Симферопольского и Крымского Тихона назначить его исполняющим обязанности игумена Свято-Владимирского Херсонесского мужского монастыря в городе Севастополе.
- 6. В связи с прошением Преосвященного архиепископа Соликамского и Чусовского Зосимы назначить монахиню Сергию (Старкову) на должность игумении Спасо-Преображенского женского монастыря города Усолье Пермского края.
- 7. В связи с прошением Преосвященного епископа Тихвинского и Лодейнопольского Мстислава освободить игумению Лукиану (Рысеву) от должности игумении

Покрово-Тервенического женского монастыря деревни Тервеничи Лодейнопольского района Ленинградской области и назначить на эту должность монахиню Пелагию (Соколову).

- 8. В связи с прошением Преосвященного епископа Кинешемского и Палехского Илариона назначить иеромонаха Силуана (Киселева) на должность наместника Николо-Тихонова мужского монастыря села Тимирязево Ивановской области.
- 9. В связи с прошением Преосвященного епископа Скопинского и Шацкого Питирима освободить игумена Игнатия (Долотова) от должности наместника Свято-Духова мужского монастыря города Скопина Рязанской области и назначить на эту должность Преосвященного епископа Питирима, поручив ему изыскать и представить кандидата на должность игумена упомянутой обители.
- 10. В связи с прошением Преосвященного епископа Сердобского и Спасского Митрофана освободить иеромонаха Амвросия (Ташпекова) от должности исполняющего обязанности наместника Сканова Пещерного мужского монастыря преподобных Антония и Феодосия Печерских села Сканово Наровчатского района Пензенской области и назначить на эту должность иеромонаха Ювеналия (Жучкова).
- 11. В связи с прошением Преосвященного епископа Новороссийского и Геленджикского Сергия освободить его от должности священноархимандрита Свято-Владимирского мужского монастыря на истоке Днепра Сычевского района Смоленской области, занимаемой им в бытность Преосвященным Вяземским и Гагаринским.

#### ЖУРНАЛ № 167

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о епархиях и приходах за рубежом.

#### постановили:

Берлинско-Германская епархия

- 1. Иерея Константина Аникина, заштатного клирика Кемеровской епархии, направить в распоряжение управляющего Берлинско-Германской епархией.
- 2. Иерея Олега Бельгека, клирика Санкт-Петербургской епархии, направить в распоряжение управляющего Берлинско-Германской епархией.

Венско-Австрийская епархия

3. Диакона Николая Марковича, клирика Санкт-Петербургской епархии, направить в распоряжение управляющего Венско-Австрийской епархией.

#### ЖУРНАЛ № 168

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о вызове Преосвященных для присутствия в Священном Синоде на весенне-летней сессии (март — август) 2025 года.

#### постановили:

Для участия в весенне-летней сессии 2025 года (март — август) Священного Синода вызвать следующих Преосвященных:

- 1) митрополита Новокаховского и Генического Филарета;
- 2) митрополита Костромского и Нерехтского Ферапонта;
  - 3) архиепископа Воркутинского и Усинского Марка;
  - 4) епископа Балашовского и Ртищевского Тарасия;
  - 5) епископа Ишимского и Аромашевского Тихона.

# ПОСТОЯННЫМИ ЧЛЕНАМИ СВЯЩЕННОГО СИНОДА ЯВЛЯЮТСЯ:

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл; митрополит Киевский и всея Украины Онуфрий; митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир; митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего округа в Республике Казахстан:

митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий;

митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; митрополит Минский и Заславский Вениамин, Патриарший экзарх всея Беларуси; митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии; митрополит Наро-Фоминский Никандр, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата.

ДЛЯ УЧАСТИЯ В ОСЕННЕ-ЗИМНЕЙ СЕССИИ (СЕНТЯБРЬ — ФЕВРАЛЬ) СВЯЩЕННОГО СИНОДА 2024—2025 ГОДОВ БЫЛИ ПРИГЛАШЕНЫ:

митрополит Луганский и Алчевский Пантелеимон; епископ Ванинский и Переяславский Аристарх; епископ Карасукский и Ордынский Филипп; епископ Губкинский и Грайворонский Софроний; епископ Черняховский и Славский Николай.

# Прославленный Богом и людьми



В ушедшем 2024 году Русская Церковь отмечала сразу несколько дат, связанных с памятью небесного покровителя Уральской земли — святого праведного Симеона Верхотурского: 330 лет его прославления, 320 лет перенесения мощей, 35 лет второго обретения мощей, а также 420 лет со дня основания Верхотурского Свято-Николаевского мужского монастыря, где покоятся мощи праведного Симеона. О жизни этого удивительного святого, о том, как Верхотурье стало экономическим, а затем и духовным центром Урала и Сибири и чем сегодня поучительно для нас житие праведного Симеона, «Журналу Московской Патриархии» рассказал наместник Свято-Николаевского Верхотурского мужского монастыря игумен Иероним (Миронов).

## Социальное опрощение

— О жизни праведного Симеона сохранилось не много сведений, но они поражают. Он был знатного происхождения, но молодым человеком из европейской части России пришел на Урал и стал жить в селе Меркушино, не имея собственного дома, семьи. Удивительна история о его нестяжании, когда он шил местным крестьянам шубы и, чтобы не брать с них денег, уходил, немного не закончив работу, за что часто терпел оскорбления и даже побои. Но люди успокаивались, когда видели, что одежда сшита добротно и оставалось лишь воротник или пуговицы пришить. Самое поразительное — как были обретены мощи этого праведника, когда гроб с его телом вышел из земли.

Что касается жизни праведного Симеона, я бы остановился на такой ее особенности, как социальное опрощение (выражаясь современным языком) — когда человек дворянского сословия ведет образ жизни странника. У него нет ни семьи, ни своего дома, пропитание добывает самой простой ремесленной работой — шитьем шуб, ловлей рыбы — и ведет жизнь суровую, аскетичную. И при этом, живя среди низов общества, сохраняет духовное благородство, глубокую веру, благочестие. Своим образом жизни и ненавязчивыми поучениями он приводит людей ко Христу. После его кончины, как мы знаем, не было его почитания: не ходили на его могилу, не служили панихиду. Даже память о нем практически стерлась, никто не помнил его имя. У него не было родственников или близких людей, которые могли бы позаботиться о его могиле или хранить память о его жизни.

 Почему о нем забыли, ведь он мог бы запомниться надолго своими добрыми делами?

— По всей видимости, для русских людей того времени такая праведная жизнь была нормой. Она воспринималась как естественная для верующего христианина. Наверное, при жизни праведного Симеона ярких чудес, связанных с ним, не было. По крайней мере, о них ничего не известно. Чудеса стали происходить после его прославления.

Это вторая особенность праведного Симеона, которая выделяет его и в Русской, и во Вселенской Церкви. То есть он был прославлен не людьми, а Самим Богом. Никакого народного почитания его после кончины не было. И вдруг стали подниматься мощи из земли. Люди стали выяснять причину этого необыкновенного явления. Собрали

Гробница праведного Симеона с цельбоносным источником одна из самых известных святынь Урала. Источник находится под алтарем Свято-Симеоновского храма в Меркушино, вода в нем не иссякает уже более трех столетий





Свято-Николаевский Верхотурский мужской монастырь, где покоятся мощи святого праведного Симеона достаточно скудные сведения о жизни праведного Симеона. Его житие можно в нескольких словах пересказать. А вот его посмертные чудеса удивляют и поражают. Многочисленные чудеса исцелений, помощь в духовных проблемах и нуждах. И до сих пор праведный Симеон является одним из самых почитаемых святых на Урале и в Сибири. Это говорит о духовной силе, которую люди получают по молитвам этого угодника Божия.

Вот эти особенности я выделил бы в его земной жизни и после его прославления, когда он вошел в Царствие Небесное.

# Ворота Сибири

— Есть много эпитетов, которыми характеризуют Верхотурье, в том числе о нем говорят как о Царском Верхотурье. С чем связан был интерес царской семьи к праведному Симеону?

— Первые Романовы были современниками праведного Симеона, но они о нем ничего не знали. Интерес, скорее, был не к самому святому, а к Верхотурью, к его храмам и монастырям. Тогда был основан город Верхотурье (1598) и заложена церковь в честь Святой Троицы. Вскоре после этого возник монастырь Свято-Николаевский, по прошению его первооснователя игумена Ионы. Иерархическое положение основателя монастыря неоднозначно, потому что некоторые называют его инок Иона, некоторые — черный поп Иона (если он черный поп, то, по крайней мере, иеромонах). По положению он фактически был игуменом, поскольку был первым настоятелем монастыря, его основателем. Прошение он писал царю Борису Годунову, который сыграл большую роль в основании монастыря. В нашем музее есть грамота, в которой тот предписывал воеводам помогать обители.



В дальнейшем жизнь монастыря была тесным образом связана с городом Верхотурье, название которому выбрано неслучайно. Он был внутренней таможней, воротами Сибири, форпостом России в Уральско-Сибирском регионе. Через эти места шла Бабиновская дорога, единственная государева дорога через Урал из Европейской России в Сибирь, по которой доставлялся самый ценный товар того времени — пушнина, «мягкое золото», благодаря которому российское государство в те годы поднялось. Своего золота у нас тогда еще не было, поскольку не открыли еще богатые золотоносные месторождения. Европа же в то время замерзала. Были такие холода, что Москва-река летом вставала. С пушниной же в Европе были проблемы в связи с вырубкой лесов для металлургического производства. Меха приходилось покупать в России. Вся пушнина шла через Верхотурье, и каждый второй рубль поступал в царскую казну именно оттуда. Можете себе представить, каково было значение этого города!

И, конечно же, русские цари придавали ему большое значение, в том числе жертвовали на храмы и на монастыри. В нашем Преображенском храме можно увидеть Царские врата, подаренные царем Алексеем Михайловичем, но не нашему монастырю, а Одигитриевской церкви, которая была разрушена в советские годы. Таким образом, остались свидетельства высочайшего внимания к Верхотурью.

Сюда отправляли некоторых несостоявшихся царских невест на доживание, потому что такая девица не могла быть выдана замуж за кого-то другого. Где ее держать? Вот и отправляли сюда, в Верхотурье. Они жили здесь в комфортных условиях, но с очень ограниченной свободой.

Здесь зачастую воеводами были царские родственники, что также говорит о многом.

Именно здесь, в Верхотурье, Петр I хотел сделать горнорудную столицу Урала, но Демидов отговорил, поскольку ему было выгоднее организовать производство южнее, где у него были уже открыты заводы. Справедливости ради надо сказать, что Демидов оказался прав, потому что здесь железная руда скоро закончилась, и Верхотурье потеряло важное экономическое и геополитическое значение. Позже, при Екатерине II, отменили внутренние таможни. И поэтому в Верхотурье перестали взимать пошлины.

Казалось бы, здесь все должно было прийти в упадок. Однако в 1704 году сюда перенесли мощи праведного Симеона, и Верхотурье постепенно стало центром паломничества огромного Уральско-Сибирского региона. Праведный Симеон — первый святой, канонизированный здесь, еще до праведного Василия Мангазейского и задолго до святителя Иоанна Тобольского. До мощей святых в Центральной России идти очень далеко, а сюда поближе. И сюда притекал нескончаемый поток паломников.

# **Несостоявшийся визит Николая II** в **Верхотурье**

 Особая связь с праведным Симеоном была у семьи последнего российского царя.

# Тропой праведника

В 1704 году по благословению митрополита Тобольского Филофея (Лещинского; † 1727) состоялся перенос мощей праведного Симеона из Меркушина в Свято-Николаевский Верхотурский монастырь. Изготовили из кедра раку, днище которой было выложено лебяжьим пухом, и переложили в нее мощи, погрузили на телегу, и большая процессия из монахов и мирян отправилась крестным ходом в Верхотурье. Среди них был юродивый Косма, который с детства страдал болезнью ног и мог ходить только с помощью костылей. Он не мог долго так передвигаться и молил Симеона: «Брате Симеоне! Давай отдохнем...» — и после того никакая сила не могла сдвинуть гроб с мощами с места. И вся процессия останавливалась и ждала, пока Косма отдохнет. Он говорил

Симеону, что можно отправляться дальше в путь, лошади чувствовали, что телега полегчала, и снова шли вперед. Таких остановок было три, и впоследствии на этих местах возникли храмы. На одной из остановок появился мужской монастырь Свято-Косьминская пустынь, который назвали в честь блаженного Космы.

На месте одной из остановок в Усть-Салде в 1889 году была заложена каменная однопрестольная церковь и освящена в честь апостолов Петра и Павла 29 декабря 1893 года.

Со временем из Верхотурья в Меркушино возникла паломническая Симеонова тропа, по которой ежегодно ходят богомольцы. В маршрут включен и Симеонов камень — место на берегу Туры под елью, где праведник рыбачил и уединялся для молитвы.



Гробница с мощами праведного Симеона

Известно, что в основание храма на Крови в Екатеринбурге, построенного на месте дома Ипатьева, где были убиты Николай II, его семья и четверо слуг, положена частица мощей праведного Симеона.

— Большую роль в знакомстве семьи Николая II с праведным Симеоном и Верхотурьем

сыграл Григорий Распутин, который жил недалеко от этих мест в селе Покровском. Он любил приезжать в Верхотурье к своему духовному наставнику старцу Макарию. У Распутина была идея, что царевич Алексей здесь поживет какое-то время и исцелится от гемофилии. Для приема царской семьи был построен деревянный терем в древнерусском стиле, так называемый дом почетных гостей. Он до сих пор сохранился. Местные жители называют его домом Распутина, хотя он никогда не принадлежал Распутину. Можно говорить лишь о том, что дом был построен по указанию или по совету этого человека.

К сожалению, визит царской семьи в Верхотурье так и не состоялся. Но царственные страстотерпцы почитали святого праведного Симеона, молились ему. Среди семейных икон, пребывавших с ними в Екатеринбурге, была и икона этого святого. Конечно же, святой праведный Симеон сыграл значительную роль в духовной жизни последней царской семьи.

Памятником семье царя-страстотерпца можно назвать грандиозный Крестовоздвиженский собор, построенный в нашем монастыре к 300-летию дома Романовых. Сень над ракой праведного Симеона была пожертвована императором Николаем Александровичем. После революции она исчезла.

Из наиболее известных представителей императорской фамилии здесь побывала преподобномученица великая княгиня Елисавета

Феодоровна летом 1914 года. Здесь она получила известие о начале Первой мировой войны, о мобилизации и срочно выехала в Петербург.

— Можно говорить о том, что праведный Симеон почтил царственных страстотерицев своим присутствием. Его мощи после изъятия из Свято-Николаевского Верхотурского монастыря оказались в Ипатьевском доме, когда там был музей атеизма.

— Сначала мощи находились в Нижнетагильском музее, где они стали предметом почитания и поклонения. Музей стал перевыполнять план по продаже билетов, потому что все шли к мощам праведного Симеона. И даже директор музея Александр Николаевич Словцов пострадал из-за этого: был арестован и скончался в лагере. Какое-то время мощи находились в Ипатьевском доме, где был устроен Уральский антирелигиозный музей. После расформирования фондов музея в октябре 1946 года мощи передали в запасники Областного краеведческого музея, где они хранились как «экспонат № 12125». С 1960 года они находились в разных помещениях, в том числе и в здании Александро-Невского собора, некогда главного храма Ново-Тихвинского женского монастыря города Екатеринбурга, закрытого в 1922 году.

Первая попытка возвращения мощей была предпринята архиепископом Товией вскоре после Великой Отечественной войны. Тогда он не получил разрешения, и это дело отложилось на сорок с лишним лет.

В 1989 году возвращение мощей произошло по инициативе власти. Ее представители стали говорить архиепископу тогда еще Перенос мощей праведного Симеона из Екатеринбурга в Верхотурье в 1992 г.



Наместник Свято-Николаевского Верхотурского мужского монастыря игумен Иероним (Миронов) с братией





Монахини Свято-Покровского Верхотурского женского монастыря выращивают виноград...

Свердловскому и Курганскому Мелхиседеку (Лебедеву; † 2016): «Владыка, сейчас празднуется 1000-летие Крещения Руси, просите мощи, вернут». Владыка обратился с просьбой, и действительно вернули 25 мая 1989 года. До 1992 года они находились в только что возвращенном храме Всемилостивого Спаса в районе Елизавет в Екатеринбурге. Это была раньше заимка Ново-Тихвинского женского монастыря.

В 1992 году мощи были перенесены обратно в Верхотурье на свое постоянное место пребывания в Свято-Николаевский монастырь. А приход на Елизавете сначала был преобразован в мужской монастырь Всемилостивого Спаса. Позже, когда братия изъявила желание более уединенного закрытого монашеского жития, их перевели в Косьминскую пустынь, которая находится по дороге из Верхотурья в Меркуши-

но. Там в октябре 2006 года при мужском монастыре во имя Всемилостивого Спаса города Екатеринбурга был сооружен скит в честь святого блаженного Космы Верхотурского.

Храм Всемилостивого Спаса и подворье были переданы своим историческим хозяевам — Ново-Тихвинскому женскому монастырю. И там сегодня находится самая большая часть мощей праведного Симеона, помимо его мощей, которые пребывают у нас в монастыре. Это фрагмент правой руки. До революции она хранилась в Екатерининском соборе Екатеринбурга, который был разрушен. Эту святыню тоже вернули из музейных запасников. Сначала она находилась в Иоанно-Предтеченском соборе, а после перенесения мощей праведного Симеона обратно в Верхотурье была передана в храм Всемилостивого Спаса в Екатеринбурге.

# Молились в музее у мощей

- Я читала, что когда владыка Мелхиседек увидел мощи, то воскликнул: «Надо же, сохранили!» Была ли уверенность, что мощи не уничтожены и не пропали, или все-таки было сомнение?
- Уверенность была, потому что, хотя они не выставлялись, но было известно, где они находились. В музее был специальный зал с иконами, и там же хранились мощи праведного Симеона. Сотрудники музея вспоминали, как посетители просили пустить их в эту комнату и они молились у мощей.
- После революции большевики издали постановление об уничтожении мощей праведного Симеона.
- Да, было такое постановление. Директор музея А. Н. Словцов, о котором мы уже говорили, сумел это предотвратить. Он ходатайствовал, чтобы мощи передали в Нижнетагильский музей атеизма, и присвоил им номер как экспонату, чтобы они таким образом сохранились в музее.
- Вы, будучи иподиаконом владыки Мелхиседека, участвовали в перенесении мощей праведного Симеона из Екатеринбурга в Верхотурье. Можете вспомнить детали этого события?
- Мне сейчас сложно вспомнить подробности. Могу сказать, что это было очень впечатляющее, с дореволюционных времен не

происходившее на Урале духовное торжество. Когда через всю область от Екатеринбурга до Верхотурья везли мощи праведного Симеона, делая остановки в значимых местах — у соборов, храмов, совершались молебны. Все участвовавшие в перенесении мощей испытывали тогда огромное религиозное воодушевление. Скорее, у меня остались эмоциональные переживания и воспоминания. Тогда были два значимых церковных события в нашей стране: это перенесение мощей преподобного Серафима Саровского в 1991 году, которые также через пол-России везли в Дивеево, и возвращение в 1992 году мощей праведного Симеона в Верхотурье.

# Чудо преображения человеческой души

# — Чем может быть поучительна для современного человека жизнь праведного Симеона?

— Праведный Симеон для современного человека может являться образцом праведного христианского жития в условиях мира сего. В Русской Церкви большинство святых — это монахи, святители, духовенство, люди, во многом далекие от мирских забот и проблем. А праведный Симеон — простой человек, мастеровой и в то же время святой, чудотворец. Прожил обычную, ничем не выдающуюся жизнь, и после смерти его все забыли. Праведный Симеон сохранял незлобие, смирение, чистоту, любовь к ближним. Поэтому, я считаю, для нас это самый современный святой, который очень может помочь человеку в наше сложное время. Тогда было смутное время гражданских войн, междоусобиц, раскола в обществе. Как перенести все эти испытания, душевные терзания? Праведный Симеон ушел во внутренний затвор, сохранив чистоту души, смирение, незлобие, христианскую любовь в тех условиях, когда люди воевали друг с другом, как это описывается в летописях того времени. Когда простолюдин хотел стать дворянином, дворянин влезть на боярство, а боярин занять царский престол. И в это время человек дворянского сословия уходит в далекую Сибирь, чтобы здесь вести жизнь простолюдина ради Христа и ради Царствия Небесного. И обрел здесь духовное счастье вопреки всем внешним условиям. У нас сейчас люди хотят обрести это счастье, но ничто внешнее не дает человеку духовного счастья, а, наоборот,

все увеличивает и увеличивает тоску о чем-то большем.

Так совпало, что с переходом на новый стиль день прославления святого праведного Симеона приходится на 31 декабря, канун Нового года. Что люди желают друг другу в этот праздник? Поздравляют с Новым годом, с новым счастьем! Так вот, праведный Симеон показывает, как можно обрести счастье в этой жизни вопреки всем внешним условиям — только через веру, через Христа. Не зря в наш монастырь часто приходят люди, побитые жизнью, в том числе из мест заключения. У нас же здесь много исправительных учреждений. И видно, как люди со страшными грехами, совершившие тяжелые преступления, преображаются. Это главное чудо праведного Симеона. Конечно, очень важны исцеления и другие чудеса, которые люди

...и разводят альпак



получают у мощей святого. Однако самое главное чудо, которое здесь происходит, — это чудо преображения человеческой души.

- И некоторые из этих людей становятся монахами в вашем монастыре.
- Да. Наш монастырь находится в очень непростом месте. На территории монастыря длительное время существовала колония для несовершеннолетних. У нас в монастыре есть послушник, молодой человек, с очень сложной судьбой, его родной отец был воспитанником этой колонии. Мы свидетели реальных чудес, которые происходят с человеческими душами. И у нас есть такие паломники и трудники, которые практически всю свою сознательную жизнь провели в местах лишения свободы. И когда они приходят в монастырь, можно себе представить, как им приходится себя ломать и преодолевать стремление к прежней жизни. Но кто им помогает? Я думаю, что не мы, нет у нас ни педагогических талантов таких, ни такой любви, ни такого внимания к людям, чтобы переломить их ситуацию. Только праведный Симеон своей любовью, своей милостью, своим прощением, снисхождением к нашим немощам помогает и укрепляет этих людей в их следовании евангельским заповедям.

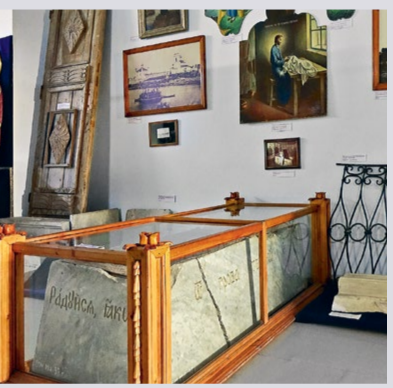
Иногда я смотрю на некоторых наших послушников, трудников и не могу поверить, что у них тяжкое, страшное прошлое. Ведь когда встречаешься с человеком, имеющим за спиной тяжкие грехи, но не раскаявшимся и уверенным в своей правоте, обвиняющим и общество, и ближних, и государство в своих несчастьях, у него совершенно другое выражение лица, другое поведение, совершенно иной образ мыслей, чем у тех людей, с которыми я встречаюсь в монастыре. У нас в монастыре есть такое выражение: наша обитель — это обитель благоразумных разбойников.

# Духовной столице Урала надо придать общероссийский статус

- В этом году отмечается 400 лет со дня основания Свято-Николаевского мужского монастыря. Каково его значение в истории России и Русской Церкви?
- Конечно же, сегодня посещаемость нашего монастыря намного меньше, чем была до революции. У нас не очень удобное транспортное

Село Меркушино за его красоту называют верхотурской Швейцарией





Сохранившееся старинное надгробие с могилы праведного Симеона сегодня находится в музее Свято-Николаевского мужского монастыря в Верхотурье

# Мы все служки праведного Симеона

Когда едешь из Верхотурья в Меркушино, где жил и прославился праведный Симеон, искренне поражаешься открывающимся красотам. Мои наблюдения подтверждает Евфросиния, послушница Свято-Симеонова подворья Александро-Невского Ново-Тихвинского монастыря, которое действует в Меркушине с 1996 года.

— Село всегда славилось красотой, его называли верхотурской Швейцарией.

Заливные луга, живописные извивы реки Туры, вдоль которой проложена дорога. Вековые кедры, лиственница. Много зверей — медведи, лисы, зайцы, лоси, косули, бобры. Весной лисы выходят в поля и очень смешно стоят. Когда едешь по дороге, их хорошо видно. Мне кажется, праведный Симеон из-за красоты выбрал это место и остался здесь жить.

Это сегодня, как рассказывает сестра Евфросиния, в селе проживает около сорока человек местных жителей. А во времена праведного Симеона село было большое и в нем кипела жизнь. Оно имело важное значение для сообщения между Россией и Сибирью. У Меркушина Тура оставалась судоходной дольше, чем выше по течению, и поэтому здесь производилась погрузка товаров на суда. В селе располагались таможня, складские помещения, верфь для строительства дощаников — плоскодонных речных судов. До революции здесь была пристань. В советское время из-за строительства плотин Тура сильно обмелела и перестала быть судоходной.

Когда в 1704 году мощи праведного Симеона перенесли в Верхотурье, Меркушино оставалось местом паломничества. В опустевшей могиле святого забил целебный источник, над которым построили сначала деревянную часовню, а позже — каменную. Люди спускались в гробницу, молились, брали воду из святого источника, помазывались маслом из лампады.

В 1886 году на месте часовни возвели каменную церковь в честь праведного Симеона Верхотурского, где под алтарем сохранилась гробница с источником, и соединили галереей с Михаило-Архангельским храмом, который был построен ранее. Образовался красивый ансамбль. В советские годы оба храма были закрыты и поруганы. Михаило-Архангельский храм взорван, галерея разобрана на кирпичи.

Возрождение этого святого места началось с появления здесь Свято-Симеоновского подворья Александро-Невского Ново-Тихвинского женского В 1999 году заново освятили восстановленный Свято-Симеоновский храм. На сохранившемся фундаменте отстроили храм Архангела Михаила, он был освящен в 2004 году. При строительстве была обнаружена могила священномученика Константина Богоявленского, служившего в Меркушине и здесь же расстрелянного в 1918 году. В 2002 году отец Константин был канонизирован. Так у Меркушина появился новый небесный покровитель. Его моши были перенесены в Михаило-Архангельский храм. где в честь святого устроен нижний крестильный храм. Сегодня на Свято-Симеоновском подворье проживает около тридцати сестер, и все они так или иначе задействованы в приеме паломников. Одни проводят экскурсии, другие готовят еду, работают в церковной лавке.

— Многие сестры и местные жители воспринимают праведного Симеона очень живо, он для нас не какой-то абстрактный святой, живший в XVII веке, — замечает сестра Евфросиния. — Своим молитвенным подвигом он освятил эту землю. И он ее хозяин и всем здесь распоряжается, за всех людей, находящихся здесь, молится. Его незримое присутствие очень сильно ощущается в Меркушине. Можно сказать, что он незримый хозяин Сибири и Урала. Мы же все воспринимаем себя служками праведного Симеона, принимая его паломников, которые, как и до революции, приезжают ему поклониться и насладиться красотой этого места. А еще напитаться благодатью, которая здесь преизобильно присутствует и которую ощущают не только верующие люди, но и те, кто далек от Церкви. Это место отрывает от всего земного, от этого дольнего мира и влечет к горнему.

сообщение для тех, кто едет не на своей машине. Но нельзя сказать, что монастырь оскудевает паломниками, люди все равно едут. И по-прежнему наш монастырь имеет большое значение, особенно в Уральском регионе. Не зря Верхотурье называют духовной столицей Урала. Я считаю, что Верхотурью надо придать федеральный, общероссийский статус. Потому что все Верхотурье — это практически музей под открытым небом. Здесь много храмов сохранилось, которые находятся пока в руинированном состоянии. Да и на территории нашего монастыря некоторые храмы и строения тоже нуждаются в очень серьезных реставрационных работах. Было бы хорошо, если бы Верхотурье заметили на федеральном уровне, как это произошло с Тобольском, Валаамом, Соловками. Необходима программа, которая помогла бы восстановить Верхотурье, создать паломническую и туристическую инфраструктуру, поскольку вся жизнь города связана с паломничеством и туризмом. Только так его можно сохранить как один из малых городов, который стал бы местом притяжения не только на Урале, но и во всей России.

# Читала, что была принята программа реставрации монастыря.

— Была. Но, к сожалению, эта программа не была реализована. Сегодня работы ведутся в основном точечно. Только на территории нашего монастыря находится семнадцать памятников архитектуры федерального значения, а на территории Верхотурья еще сколько! И Свято-

Село Меркушино до революции (вверху)

Игумения Домника с сестрами Александро-Невского Ново-Тихвинского женского монастыря у Симеонова камня (внизу)





Покровский женский монастырь, и приходские храмы очень нуждаются в реставрации. Нужна такая программа, в которой были бы рассчитаны сроки выполнения, четко установлен график работ и предусмотрено финансирование, потому что средств требуется очень много.

#### Земля святых

- Сколько сегодня братии в монастыре?
- Тридцать один человек монахи, инок, послушники. Значительную часть братии составляют священнослужители: у нас тринадцать иеромонахов, один иеродиакон. У нас и храмов много: подворье на Актае, в Путимке, окормляем тюремный храм в колонии ИК-53. На нашем попечении Успенский приход, единственный храм, который оставался действующим в городе в советское время. Там служили преподобноисповедник Иоанн Кевролетин († 1961) и старец схиархимандрит Сергий (Комаров; † 2002). Монастырь у нас общежительный, богослужения совершаются ежедневно. Есть свое хозяйство.
  - Прихожан у вас много?
- В Верхотурье не так много прихожан. На восемь тысяч населения у нас в городе два мо-

В Свято-Симеоновской гимназии каждый день начинается с молебна



настыря и два городских храма. У нас почти три процента населения регулярно посещают храм. Многолюдно у нас бывает в дни памяти праведного Симеона.

- Помимо игуменского служения, вы давно и серьезно занимаетесь педагогической деятельностью, у вас есть ученая степень кандидата педагогических наук.
- Я преподаю в семинарии и в вузах Екатеринбурга больше двадцати пяти лет.

Сегодня на территории нашего монастыря существует православная мужская гимназия, где обучаются юноши 10–11-х классов. Параллельно они учатся в общеобразовательной школе и получают два аттестата. Большая часть выпускников идет в семинарию и в другие духовные учебные заведения.

- В чем, на ваш взгляд, потенциал религиозно-духовного образования?
- Мы знаем, что во время обучения в школе детям закладывают духовные основы. Главный потенциал духовной педагогики заключается в том, что человек духовную культуру привносит и в обыденную, и в семейную жизнь, и в свою профессиональную деятельность. Если наша социальная, политическая, экономическая жизнь будет иметь в своей основе духовную составляющую, тогда в обществе будет намного меньше конфликтов, гражданского противостояния и в целом общество будет более здоровым.
- Девять святых вышло из Верхотурья вместе с праведным Симеоном.
- Верхотурье это земля святых. На территории Верхотурского района находятся целокупные мощи шести святых и еще мощи троих пребывают под спудом монастырского кладбища это верхотурские преподобномученики Аполлинарий, Иакинф и Каллист. Можно сказать, что целый собор святых. Где находятся мощи блаженного Иоанна Верхотурского, который тоже входит в состав верхотурских святых, неизвестно. А сколько еще не прославлено!

Елена АЛЕКСЕЕВА Москва — Екатеринбург — Верхотурье — Меркушино



# Свято-Симеоновская церковь-школа

В самом центре города Екатеринбурга расположилась Свято-Симеоновская православная гимназия, которую еще называют церковь-школа. Она открылась в 2014 году. Но на самом деле ей уже больше ста лет.

Во второй половине XIX века в этой юго-восточной части города возникла площадь, на которой был построен ночлежный дом. И площадь назвали Ночлежной. Когда же построили храм-школу в честь праведного Симеона, площадь стала называться Симеоновской. Инициатором строительства стало Братство святого праведного Симеона, Верхотурского чудотворца, которое было организовано в Екатеринбурге в 1886 году и имело своей целью духовное просвещение.

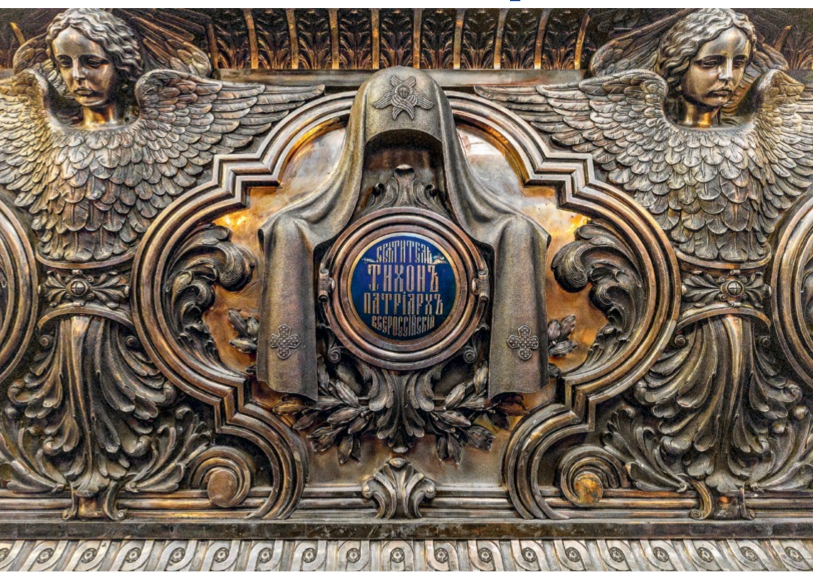
Как рассказывает духовник гимназии священник Павел Старков, в то время этот район населяли старообрядцы и храм-школа был построен с миссионерской целью: в храм старообрядцы не пойдут, но детей в школу приведут, ведь надо им где-то учиться. И вместе со светским дети получали и духовное образование.

В 1929 году храм был закрыт, здание много раз перестраивалось, но в нем всегда располагались разные образовательные организации: школа, педагогическое училище, а затем музыкально-педагогический колледж. В 2007 году состоялось подписание соглашения о сотрудничестве колледжа с Екатеринбургской епархией и освящение здания возглавлявшим тогда епархию митрополитом Викентием (в настоящее время митрополит Ташкентский и Узбекистанский). На следующий год был создан приход в честь святого праведного Симеона Верхотурского, в здании колледжа начали служить молебны. В 2012 году часть здания была отдана приходу и там был оборудован храм, начались богослужения, и в том же году все здание было передано епархии и капитально отремонтировано. В феврале 2014 года митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Кирилл (в настоящее время митрополит Казанский и Татарстанский) благословил открытие с первого сентября Свято-Симеоновской гимназии, которая сегодня является епархиальной общеобразовательной школой.

— Каждое утро мы начинаем учебу в гимназии с молебна, поем с детьми тропарь и славословие святому праведному Симеону, — поясняет отец Павел. — Получается, что ребята каждый день встречаются с этим святым, он их благословляет на учебу. И он для них стал очень важной частью жизни. Наш храм открыт и для жителей города, и они охотно к нам идут. Ведь праведный Симеон дорог нам всем.

О. Н. АФИНОГЕНОВА

# Почитание святых мощей



Христианство с первых веков своего существования стало не только религией, но и культурообразующим явлением. Во многом основываясь на античной и иудейской традициях, христианство создавало новые культурно-религиозные феномены. Одним из таких отличительных явлений можно назвать почитание мощей — тела усопшего человека, причисленного Церковью к лику святых. Почтительное отношение к останкам и погребениям духовных авторитетов имеет место в практике других мировых религий — буддизма, ислама, однако по масштабу распространения, а главное – по духовному и культурному значению эти практики существенно отличны от христианской традиции.

Представление о том, что к мертвому телу можно относиться с почтением, явилось своего рода револющией в мировоззрении человека эпохи поздней Античности, поскольку как для языческого Рима или Греции, так и для иудейской цивилизации было характерно отношение к мертвому телу как к нечистому. Покойников никогда не хоронили в городской черте, но всегда за стенами города (extra muros), в некрополях (общирных погребальных комплексах), запрет на сжигание и захоронение мертвецов в черте города известен с глубокой древности<sup>1</sup>. C изменением отношения к смерти, связанным с христианским учением всеобщем воскресении, изменилась и организация кладбищ — они не просто стали частью пространства города, но возникла их сакральная связь с церковными комплексами. Трансформация подхода к одной из важнейших ритуальных сторон жизни — захоронению стала одним из поворотных моментов в разрыве с античной традицией, который еще более углубился, когда начало формироваться не просто допущение погребения человека в черте города или даже в церкви, но еще и почитание самого мертвого тела, если оно принадлежало святому. Это было настолько далеко от всех влиявших на христианство традиций, что остается только удивляться, с какой быстротой и легкостью произошел этот переход.

Так, в Ветхом Завете мертвое тело однозначно рассматривается как нечистое, и любое, даже случайное прикосновение к нему нуждалось в ритуальном очищении: Кто прикоснется к мертвому телу какого-либо человека, нечист будет семь дней: он должен очистить себя сею водою в третий день и в седьмой день, и будет чист; если же он не очистит себя в третий и седьмой день, то не будет чист; всякий, прикоснувшийся к мертвому телу какоголибо человека умершего и не очистивший себя, осквернит жилище Господа... Вот закон: если человек умрет в шатре, то всякий, кто придет в шатер, и всё, что в шатре, нечисто будет семь дней... Всякий, кто прикоснется на поле к убитому мечом, или к умершему, или к кости человеческой, или ко гробу, нечист будет семь дней (Числ. 19, 11-14). Однако в Ветхом Завете упоминается случай, когда тело почившего пророка проявляет благотворные свойства:

И было, что, когда погребали одного человека, то, увидев это полчище (моавитян. — О. А.), погребавшие бросили того человека в гроб Елисеев; и он при падении своем коснулся костей Елисея, и ожил, и встал на ноги свои (4 Цар. 13, 21). То есть прикосновение к останкам Елисея буквально воскресило покойного.

Итак, несмотря на уходящие корнями в глубокую древность обычаи всячески сторониться кладбиш и мертвецов. христиане, почитающие мощи, создают новую сакральную реальность. Одно из самых ранних свидетельств почитания мощей — мученичество священномученика Игнатия Богоносца († нач. II в.), в котором сообщается о перенесении с особыми почестями его святых останков из Рима, где он был растерзан львами в Колизее, к нему на родину в Антиохию, хотя первоначально святой был все же похоронен на кладбище в Дафне<sup>2</sup>, за городскими воротами, в Антиохию его мощи были перенесены только в V веке. Важнейшим примером раннего почитания мощей служит также мученичество священномученика Поликарпа Смирнского († не ранее 155 г.), где буквально говорится: «И так мы взяли затем кости его, которые драгоценнее дорогих камней и благороднее золота, и положили, где следовало»<sup>3</sup>. Ко времени правления императоров-соправителей Диоклетиана и Максимиана Галерия (кон. III — нач. IV в.) мы наблюдаем уже полностью сформированное отношение к телам мучеников как к святыне. В мученичестве Вонифатия Римского, написание которого признается исследователями близким по времени к описываемым событиям, в основе сюжета лежит желание госпожи Вонифатия, знатной римской христианки Аглаи, иметь у себя мощи мучеников, за которыми она и посылает своего слугу<sup>4</sup>.

После окончания эпохи гонений (313 г., Медиоланский эдикт) и начале утверждения христианства в Восточно-Римской империи, получившей в дальнейшем условное наименование Византии, новое (не античное) отношение к мощам демонстрируют и первые византийские императоры. Святой равноапостольный Константин I Великий, в прошлом весьма религиозный язычник, последователь культа Аполлона и крестившийся

лишь на смертном одре († 337), начинает строительство в новой столице Константинополе специального мавзолея храма святых апостолов (не сохранился), который задумывается как единый кенотаф всех двенадцати апостолов, а также этот храм, по замыслу Константина, был предназначен для погребений (усыпальниц) императоров епископов, впоследствии Патриархов Константинопольских. Константин I не успел довести до конца строительство грандиозного мавзолея, но задуманное продолжил один из его сыновей — император Констанций II (337–361). Первым похороненным в храме Двенадцати апостолов стал сам Константин I. Позже Констанций II приказал извлечь из мест первоначального погребения мощи апостолов Тимофея, Андрея Первозванного и Луки и перенести их в Константинополь⁵. Этот приказ демонстрирует полное отречение от античной традиции запрета на прикосновение к мертвому телу. Существует также предание, что впервые показал особое отношение к мощам святых апостол Лука, будто бы отделивший от остальных мощей Иоанна Предтечи его десницу и перенесший святыню в Антиохию, где она хранилась в течение многих веков; если это предание подлинно, то почитание мощей

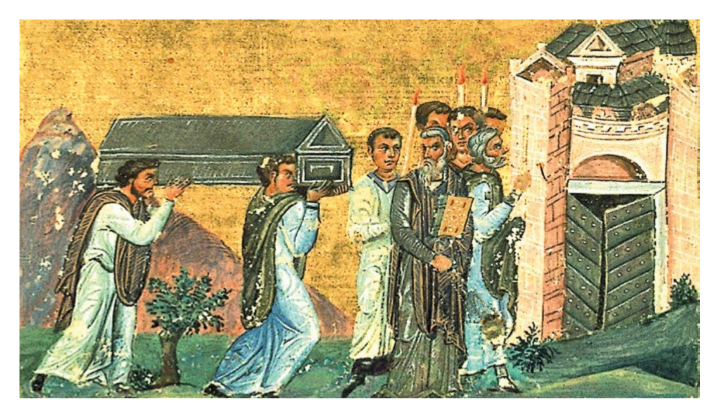
восходит непосредственно к апостольским временам.

Ко времени равноапостольных Константина и его матери Елены относится начало строительства над могилами святых (или в памятных местах) мартириев — культовых зданий особого типа. К концу IV века строительство мартириев получает новый импульс в связи с закрепляющейся традицией перенесения мощей как на Западе империи, так и на Востоке<sup>6</sup>. Император Феодосий I Великий (379–395) законодательно разрешил хоронить умерших в городской черте, но под землей, однако позже развивающееся византийское законодательство допускало захоронения в церквях. Окончательно закрепил возможность хоронить усопших над землей император Лев VI Мудрый (886–912) в своих «Новеллах»<sup>7</sup>.

Мощи очень рано приобретают также и литургическое значение, хотя развитие этого аспекта почитания святых останков происходило не так быстро, как это обычно представляется. Известен указ от 269 года Папы Римского святителя Феликса I о служении Литургий на могилах мучеников<sup>8</sup>. Однако на самом деле на могилах, вероятно, совершались лишь поминальные службы, а о наличии мощей в местах регулярных собраний христи-



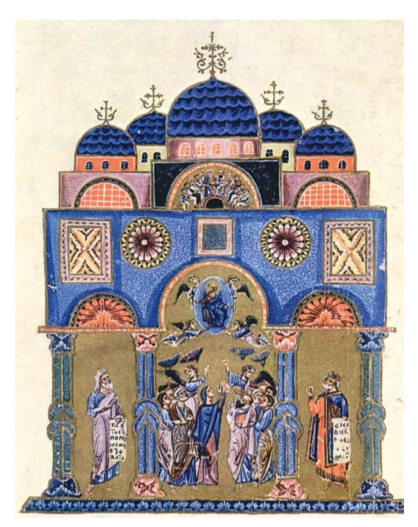
Обретение мощей Климента, Папы Римского



ан для общей молитвы достоверных сведений нет9. Практика перенесения мощей с места захоронения в специально освященный в честь святого храм становится допустимой лишь с середины IV века. Однако даже после VI века в Византии чин освящения престола и храма не предполагал обязательного вложения мощей в престол, эта практика была в целом нерегулярной<sup>10</sup>. Обязательным же это стало лишь после определения VII Вселенского Собора (787): «Если какие-либо честные храмы были освящены без святых мощей мученических, определяем: да будет совершено в них положение мощей с обычной молитвой» (Прав. 7); это постановление появилось в ответ на отказ от почитания мощей иконоборцами, которых новые престолы при всегда освящались без вложения мощей, а из ранее освященных престолов мощи часто удалялись. Видимо, к этому же времени (иконоборчество) относится и распространение антиминса в современном значении этого слова. Из послания императоров Михаила II Травла (820-829) и его сына Феофила (829-842), а также из ответов преподобного Феодора Студита можно заключить, что в Византии антиминс первоначально имел вид дощечки с иконографическими изображениями или тканого плата<sup>11</sup>, впоследствии же антиминсы стали изготавливаться только из ткани и снабжаться карманом, куда были зашиты мощи мученика<sup>12</sup>. Постепенно литургическое значение мощей все более возрастало. Появились разнообразные богослужебные чины, посвященные почитанию мощей: чин Омовения мощей (освящение воды мощами), молитвы на перенесение святых мощей, молитвы на положение святых мощей, молитвы после положения святых мощей, крестный ход с мощами, исхождение на литию к месту упокоения мощей 13. В церковном календаре отмечаются даты обретения мощей (обнаружение или раскрытие гробницы святого) и перенесения мощей. В агиографии обретению и перенесению мощей определенного святого часто посвящаются отдельные сказания, что дает возможность говорить об особых агиографических жанрах — «Обретение мощей» и «Перенесение мощей».

В церемониях византийского двора мощи также играли важную роль. В торжественной процессии перенесения мощей чтимого святого византийский император принимал участие вместе с Патриархом. При императоре Константине VII Багрянородном (912–959) в Константинополь из Антиохии была привезена упомянутая выше десница пророка Иоанна Предтечи, которая была определена

Перенесение мощей Игнатия Богоносца. Миниатюра Минология Василия II. Константинополь. 985 г. Ватиканская библиотека. Рим



Храм Святых Апостолов. Миниатюра из Ватиканского кодекса 1162 г. (слева)

на хранение в церковь Пресвятой Богородицы Иоанна Фаросской. Десницей Предтечи освящали воду на праздник Крещения Господня, кроме того, святыню задействовали в церемонии поставления императоров на царство<sup>14</sup>. Использование в этом действе руки, крестившей Христа, символизировало параллель между Христом и византийским императором.

Что касается догматического обоснования почитания мощей, то этот процесс вовсе не был простым и прозрачным. Вероятно, старые предписания сторониться мертвых тел, на практике изжившие себя довольно быстро и легко, в теории не сразу нашли достаточно аргументов своему окончательному упразднению. Одно из самых ранних сочинений, в которых ведется полемика с противником поклонения мощам пресвитером-еретиком Вигилянцием, принадлежит блаженному Иерониму Стридонскому († 419/20) — «Против Вигилянция».



дальнейшем многие отцы обращались к вопросу о почитании мощей. Они признавали благодатное действие мощей и происходящие от них чудеса и трактовали это как напоминание о подвиге святого и призыв следовать его примеру, а также как продолжение тех благодеяний, что святой совершал при жизни, то есть, по представлению отцов, в мощах сохраняется благодать, дарованная святому при жизни. Этим вызваны случаи обращения к мощам святого как к живому человеку. Один из самых известных примеров подобного обращения — чудо великомученицы Евфимии Всехвальной. По сведениям агиографических источников, на IV Вселенском Соборе (Халкидонском, 451 г.) велись длительные прения относительно монофизитства. Поскольку ни одна из сторон не могла представить аргументы, способные окончательно убедить оппонентов, архиепископ Константинопольский святитель Анатолий предложил написать тезисы православного монофизитского вероисповеданий двух свитках и положить их в раку с мощами Евфимии. великомученицы Когда четвертый день после этого открыли раку, свиток с положениями монофизитской ереси лежал в ногах святой, а свиток с изложением православных вероучительных определений

она держала в руке и сама протянула его святителю Анатолию.

И тем не менее четкой богословской доктрины о мощах в трудах отцов Церкви так и не было сформулировано. В их взглядах на этот предмет можно даже найти некоторые противоречия, особенно ЭТО касается перенесения и перезахоронения останков. Так, святитель Иоанн Златоуст в «Слове о блаженном Вавиле» говорит: «Не на то гляди, что лежит пред тобой нагое тело мученика, лишенное душевной деятельности, а рассмотри то, что в нем присутствует иная, высшая самой души сила, благодать Святого Духа, которая через свои чудотворения всем говорит в защиту воскресения»<sup>15</sup>. Однако в том же «Слове» святитель обозначает свое отношение к погребению и перезахоронению тел так: «Кто слыхал, чтобы мертвые были когда-нибудь изгоняемы? Кто видал, чтобы приказывалось переносить с одного места на другое бездушные тела... Общие законы природы у всех людей покрывать умершего землей, предавать погребению и хоронить в недрах матери всех земли»<sup>16</sup>.

богословского Вопрос обоснования мощей особенно почитания остро встал иконоборчества, в период когда было отвергнуто не только почитание изображений Бога и святых, но и мощей; кроме того, происходило их осквернение и в некоторых случаях уничтожение. Почитание мощей, как и святых икон, было окончательно утверждено на VII Вселенском Соборе: «Как спасительные источники Господь Христос даровал нам останки святых, источающие немощным многообразные благодеяния, изливающие благовонное миро и прогоняющие демонов»<sup>17</sup>; «Итак, мы определяем, чтобы осмеливающиеся думать или учить иначе, или по примеру непотребных еретиков презирать церковные предания и выдумывать какиелибо нововведения, или же отвергать чтолибо из того, что посвящено Церкви, будет ли то Евангелие, или изображение креста, или иконная живопись, или святые останки мученика, а равно (дерзающие) с хитростию и коварно выдумывать что-либо для того, чтобы ниспровергнуть хотя какое-либо из находящихся в кафолической Церкви законных

преданий, и наконец, (дерзающие) давать обыденное употребление священным сосудам и досточтимым обителям, — определяем, чтобы таковые, если это будут епископы или клирики, были низлагаемы, если же будут иноки или миряне, были бы отлучаемы» 18. К этому же времени относятся слова преподобного Иоанна Дамаскина: «Владыка Христос даровал нам мощи святых, как спасительные источники, которые источают многоразличные благодеяния и изливают миро благовония. И пусть никто не сомневается! <...> По Закону всякий, прикоснувшийся к мертвому, почитался нечистым; но святые не суть мертвые. Ибо после того, как Тот, Кто есть сама жизнь и Виновник жизни, был причтен к мертвым, мы уже не называем мертвыми почивших в надежде воскресения и с верою в Него»<sup>19</sup>.

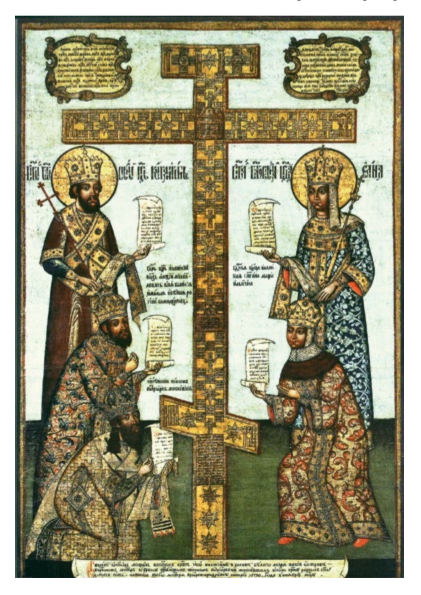
Ha Руси после Крещения стала распространяться и общехристианская для того времени практика почитания мощей. Сам равноапостольный князь Владимир в конце X века перенес в Киев из византийского Херсонеса мощи священномученика Климента, епископа Римского, и его ученика св. Фива<sup>20</sup>. Интересно отметить, что на русской почве греческое слово, обозначающее в данном случае останки святого, — λείψανα — не было переведено буквально, но возник новый термин, собственно «мощи», образованный от славянского глагола «мощи, можеши» и слова «мощь»<sup>21</sup>; таким образом, понятие «мощи» отсылает к некоей силе, присущей останкам святого, и этимологически не связано с греческим аналогом. Оно фиксируется в церковнославянских и древнеболгарских текстах с X века<sup>22</sup>.

Под мощами понимается как тело святого, так и его части (частицы мощей), в том числе волосы, кровь, прах. На Руси отношение к облику мощей было различным. Согласно летописцу, упоминающему об агиографе Пахомии Логофете (XV в.) и его «Слове на память обретения мощей московских святителей и чудотворцев» (при строительстве Успенского собора, 1471), Пахомий написал, что мощи были обретены «в теле», то есть в целокупном виде, «неверия ради людскаго, занеже кои только не в теле лежит, тот у них не

Икона «Кийский кпест с предстоящими». Слева: император Константин, царь Алексей Михайлович патриарх Никон. Справа: императрица Елена, иарица Мария Ильинична. Изограф Иван Салтанов. 1670-е гг.

свят, а того не помянут, яко кости наги источают исцелениа»<sup>23</sup>. Действительно, как правило, нетленность мощей рассматривается как особое чудесное свидетельство святости, хотя и не является обязательным ее условием. Однако, например, для афонской традиции характерен противоположный взгляд на нетленность: этот особый признак, присущий останкам усопшего, может интерпретироваться как указание на его исключительную греховность<sup>24</sup>. Бесспорным доказательством святости усопшего являются действия благодати от его мощей, которые могут иметь самый разный вид: источение благоухания, мироточение, излучение сияния, чудеса исцеления.

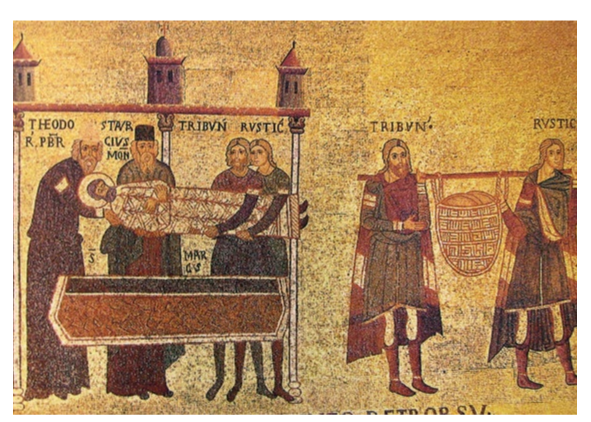
В храме местом пребывания мощей служат разные виды емкостей: рака, саркофаг, мощевик (часто в виде креста; например,



знаменитый Кийский крест, сделанный в XVII веке в Палестине по заказу Патриарха Никона, содержит 94 частицы мощей и еще несколько реликвий: часть ризы Пресвятой Богородицы, часть древа Честного Креста и др.) или ковчежец, где хранятся небольшие частицы мощей, различного рода реликварии, обычно в виде той частицы, которая в них содержится (реликварии в виде руки, стопы, головы). Мощи могут быть доступны для всеобщего поклонения, а могут выноситься из алтаря, ризницы или сокровищницы лишь в особые дни. Уникальное место представляет собой некрополь Киево-Печерской лавры, где мощи ее святых насельников одновременно находятся и в месте их погребения в пещерах, и доступны для поклонения паломников. Мощи могут также находиться под спудом, то есть храниться в запечатанной раке и никогда не открываться для поклонения. В Византии, кроме алтаря, мощи могли вкладывать в другие части здания церкви: особенно знаменито предание о том, что мощи святых (неизвестных по имени) были вложены во все или во многие колонны главного храма Константинополя — Святой Софии<sup>25</sup>; есть и другие сведения о мощах, вложенных в колонны, а также в кладку стен и фундамент в других храмах<sup>26</sup>.

Мощи также вкладываются в оклады икон или непосредственно в доски, на которых пишутся иконы, подобные примеры известны как в византийском, так и домонгольском древнерусском искусстве, а также в позднем Средневековье. Уникальное свидетельство имеется относительно написания Влахернской иконы Божией Матери: в свидетельствованной грамоте Патриарха Константинопольского Паисия I (сер. XVII в.) отмечено, что икона создана «смешением от святых мощей и от иного многого благоуханного состава», то есть фактически сама икона является мощевикомреликварием, поскольку мощи были добавлены в краску.

Практика разделения мощей на части известна с IV века. Согласно православному учению, действие благодати всецело сохраняется в каждой частице мощей независимо от ее размера. Феодорит, епископ Кирский (V в.), так пишет о разделении мощей: «Тела святых не скрывает могила, но их делят между собой



Перенесение мощей апостола Марка в Венецию. Мозаика собора Сан-Марко

города и деревни и называют их спасителями душ и врачевателями тел, их почитают как стражей и хранителей городов... и притом, что тело бывает разделено, благодать остается неделимой»<sup>27</sup>. Однако в агиографии мы видим противоречивые примеры отношения к разделению мощей. Например, в мученичестве Менигна († III в.) святой явился одному из христиан, который под покровом темноты забрал его тело для погребения, но оставил голову, и повелел забрать ее. Мотив воссоединения или запрет на разделение останков по воле святого довольно распространен в житийной литературе. В Житии преподобного Константина Синадского (IX в.) есть примеры благоволения святых к разделению их мощей — после того как Константин долго молился в пещере, где находились останки так называемых явленных святых, он увидел, как от их мощей чудесным образом отделился большой палец, предназначенный ему в дар $^{28}$ . Через некоторое время во сне Константину явился святой Паламон, приказал прийти в его храм, взять десницу от его мощей и отнести ее в определенный монастырь<sup>29</sup>. Исходя из противоречивых агиографических примеров, можно сделать вывод, что отношение самого святого к разделению его останков весьма индивиду-

ально. Показательна выборка византийских агиографических источников, общее число которых не поддается исчислению, где содержатся примеры почитания мощей, а также представлены особенности византийского мировоззрения относительно останков святых, собранная А. Ю. Виноградовым<sup>30</sup>.

На Западе обычай разделять мощи не был распространен до VIII века и вошел в обиход в связи с необходимостью защиты мощей при нашествии варварских племен. После разделения Церквей в Католической Церкви не было однозначного отношения к делению мощей на части. Так, погребение святого Франциска Ассизского († 1226) было намеренно скрыто, чтобы его останки не подверглись разделению. Однако на Западе хорошо понимали религиозную и культурную ценность мощей и реликвий. После разорения Константинополя (1204) участниками 4-го Крестового похода в Западную Европу было вывезено огромное количество мощей, других реликвий и икон; для хранения этих святынь в 1242-1248 годах в Париже Людовиком IX Святым была специально построена часовняреликварий Сент-Шапель; опись захваченного была составлена П. Э. Д. Рьаном<sup>31</sup>. Наличие в кафедральных соборах европейских городов



Крестный ход со святыми мощами преподобного Серафима, Саровскаго чудотворца, 19 июня 1903 года. М.: Хромо-Лит. М. Т. Соловьева, 1903 г.

мощей святого — покровителя города играло важную роль в духовной жизни Католической Церкви.

На Руси практика разделения мощей местных святых не получила такого широкого распространения, как в Византии, однако частицы мощей, привозимые из Греции (XVI–XVIII вв.), благоговейно принимались и почитались.

С самого раннего времени мощи являлись объектом паломничества. Так, на гробнице великомученицы Мины (память 11 ноября) в конце III — IV веке возник известный во всем христианском мире паломнический комплекс Абу-Мина. В Малой Азии также с конца III века процветал паломнический центр в Евхаитах, где почитались мощи мученика Феодора Нередко паломники оставляли подробное описание своих путешествий с перечислениями мощей и реликвий, которым им удалось поклониться. Наиболее известны воспоминания паломницы Эгерии (Itinerarium Egeriae, конец IV в.), а из русских источников — описания паломнических поездок игумена Даниила (вторая пол. XI — первая пол. XII в.), автора «Жития и хожения игумена Даниила», святителя Антония, архиепископа Новгородского († 1232), описавшего свое путешествие в «Книге Паломник», диакона Зосимы (конец XIV — первая пол. XV в.).

Мощи понимались не только как святыня, но и как ценное имущество, которое можно

продать, купить, подарить и выкрасть. Сохранилось сказание о похищении мощей апостола и евангелиста Марка, которые венецианцы перевезли из Александрии в Венецию, спрятав в корзине с овощами, а сверху закрыв кусками свиной туши, чтобы избежать обыска мусульман (ВНL, N 5283-5284). Тайным способом были вывезены из Мир Ликийских в Бари и мощи святителя Николая Чудотворца. Святыни выкрадывались под предлогом спасения от уничтожения, которое им, возможно, действительно грозило при мусульманском владычестве; это явление получило название furta sacra («священное воровство»; см.: Geary P. J. Furta sacra: Thefts of Relics in the Central Middle Ages. Princeton, 1978).

Практика разделения мощей и отношение к ним как к материальным ценностям привели к появлению фальсификаций. Критика подделки мощей и обмана верующих нашла отражение в трактате Ж. Кальвина «О реликвиях» (1543) (Traité des reliques // Opera. B., 1867. Vol. 6. Col. 405-452. (CR; 34)), в котором осуждается не только подделка мощей, но и фальшивые реликвии, например щит и меч Архангела Михаила и другие. Злоупотребление торговлей мощами и реликвиями, распространение фальшивок с целью наживы стали одним из поводов Реформации и, как следствие, отвержения протестантами догмата о почитании мощей.

В России, куда существенная часть мощей поступала из Греции, также отмечены случаи недоразумений в связи с этими святынями. Вопрос о необходимости обращать внимание на подлинность мощей был принципиально подчеркнут императором Петром I в Духовном регламенте от 1721 года. В антирелигиозной литературе реликвии необоснованно объявляются фальшивыми: например, якобы наличие нескольких десниц (правых рук) какого-либо святого может объясняться тем, что небольшая частица мощей помещена в реликварий в форме правой кисти; таким образом, под десницей святого понимается не собственно правая рука, а мощевик с ее частицей, изготовленный в форме руки.

Во время революционных потрясений антирелигиозные настроения приводили к серьезному ущербу и физическому уни-

чтожению реликвий и мощей. Много мощей было уничтожено во время Великой французской революции (1789–1799). В России в 1918 году началась кампания по вскрытию мощей, во время которой была выявлена практика восполнять недостающие фрагменты останков посторонними материалами (воском, ватой и т. п.), что было обусловлено буквальным пониманием термина «нетленные мощи», возникшим в России в XVIII-XIX веках. Святитель Тихон, Патриарх Московский и всея Руси, в 1919 году издал указ «Об устранении поводов к глумлению и соблазну в отношении святых мощей», которым предписывал епархиальным архиереям удалить посторонние включения в мощи. Во время советской кампании по вскрытию мощей, сошедшей на нет в 1930-е годы, святыни, как правило, не уничтожались, а отправлялись на хранение в запасники музеев. Многие святыни впоследствии были возвращены Церкви, как, например, мощи преподобного Серафима Саровского.

Однако во время вскрытия происходили акты осквернения мощей.

В настоящее время существует практика научного исследования мощей с целью установления их подлинности. До настоящего времени продолжается научная работа по идентификации останков царской семьи.

В Русской Православной Церкви распространено почитание святых мощей, сопровождаемое фиксацией чудес исцеления, перенесением частиц мощей в различные города и населенные пункты с целью обеспечить потребность христиан почтить святыню, не совершая паломничество. Догмат о почитании мощей, безусловно, тесно связан с фундаментальным христианским догматом о воплощении и телесном воскресении Христа и с учением христианской антропологии о человеческом теле как о храме Святого Духа.

#### СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

ActaSS — Acta Sanctorum

 ${\sf BGH-Bibliotheca\,Hagiographica\,Graeca}$ 

PG — Patrologia Graeca

PL — Patrologia Latina

ВВ — Византийский временник

ДВС — Деяния Вселенских Соборов

ПСРЛ — Полное собрание русских летописей

ПЭ — Православная энциклопедия

#### СПИСОК ИСПОЛЬЗОВАННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ

Brown P. R. L. The Cult of the Saints: Its Raise and Function in Latin Cristianity. Chicago: The University of Chicago Press, 1981.

Bynum C. W., Gerson P. Body-Part Reliquaries and Body Parts in the Middle Ages // Gesta. N. Y., 1997. Vol. 36. N 1. P. 3–7.

Grabar A. Martyrium: Recherches sur les cultes des reliques et l'art chrétien antique. 3 vol. P., 1943–1946.

Hermann-Mascard N. Les reliques des saints: Formation coutumière. P., 1975. Kalavrezou I. Helping Hands for the Empire: Imperial Ceremonies and the Cult of Relics at the Byzantine Court // Byzantine Court Culture from 829 to 1204 / Ed. H. Maguire. Wash., 1997. P. 53–79.

Klein H. A. Sacred Relics and Emperial Ceremonies at the Greate Palace

- of Constantinople // Visualisierungen von Herrschaft / Hrsg. F. A. Bauer. Istanbul, 2006. P. 79–100.
- Meinardus O. F. A. A Study of the Relics of Saints of the Greek Orthodox Church // Oriens Chr. 1970. Vol. 54. P. 130–278.

*Афиногенова О. Н.* Мощи // ПЭ. 2017. Т. 47. С. 532–537.

*Бакалова Е.* Реликвии у истоков культа святых // Восточнохристианские реликвии / ред.-сост. А. М. Лидов. М., 2003. С. 19–44.

Грацианский М. В. О греческих истоках старославянских понятий «мощи» и «причащение» // Qeodoaloj: Сб. ст. памяти И. С. Чичурова. М., 2012. С. 73–83. Желтов М., диак. Реликвии в византийских чинопоследованиях // Реликвии в Византии и Древней Руси: Письменные источники / ред.-сост. А. М. Лидов. М., 2006. С. 67–83.

 $\it Uванов \, C. \, A. \,$  Благочестивое расчленение: Парадокс почитания мощей в визант. агиографии // Там же. С. 121–131.

*Остров П*. О почитании святых мощей // Журнал Московской Патриархии. 1997. № 1. С. 65–73.

*Попов И. В.* О почитании святых мощей // Там же. С. 74–78.

Успенский Ф. Б. Нетленность мощей: Опыт сопоставительного анализа греч., рус. и скандинавской традиций. М.: Прогресс-Традиция, [2003]. С. 151–160. Шевченко И. О западных истоках старославянских понятий «мощи» и «причащение» / пер. с англ. Г. Г. Литаврина // ВВ. Т. 66. 2007. С. 223–228.

- См. подробнее: Беляев Л. А., Э. П. И. Некрополь // ПЭ. Т. 48. 2017.
   С. 566–574.
- <sup>2</sup> Hieronimus. De viris illustribus. 16 // PL. 23. Col. 604–631.
- Passio Polycarpi, ep. Smyrnenis. 18 (BHG, N 1556–1560).
   ActaSS. Maii. T. 3. P. 278–283.
- Woods D. The Date of the Translation of the Relics of Saints Luke and Andrew to Constantinople // VChr. Vol. 45. 1991. Nº 3. P. 290.
- 6 См. подробнее: *Виноградов А. Ю*. Мартирий // ПЭ. Т. 44. 2016. С. 198–200.
- Ves Novelles de Léon VI, le Sage. N 53 / Ed. P. Noailles, A. Dain. P., 1944; см. также: *Dagron G*. Le Romanité crétienne en Orient: Héritages et mutations. L., 1984. N 9. P. 16–19).
- 8 Liber Pontificalis. XXVII.
- <sup>9</sup> Izzo J. M. The Antimension in he Liturgical and Canonical Tradition of the Byzantine and Latin Churches. R., 1975. P. 12–20.
- <sup>10</sup> Желтов М., диак. Реликвии в византийских чинопоследованиях // Реликвии в Византии и Древней Руси: Письменные источники / ред.-сост. А. М. Лидов. М., 2006. С. 67–83.
- <sup>11</sup> *Izzo J. M.* Op. cit. P. 28–30.
- <sup>12</sup> Подробнее см. также: Желтов М. С., Попов И. О. Антиминс // ПЭ. Т. 2. 2001. С. 489–492.
- <sup>13</sup> Желтов М., диак. Указ. соч. С. 70–82.
- 14 Constantinus porphyrogenitus. De cerimoniis aulae byzantinae. i 3 / ed. J. J. Reiske. Vol. 1–2. Bonnae, 1829–1830.
- <sup>15</sup> Ioannes Chrysostomus. De stanto. Babyla // PG. 50. Col. 529.
- 16 Ibid. Col. 351.

- <sup>17</sup> ДВС. Т. 4. С. 410.
- <sup>18</sup> Там же. Т. 7. Деян. 7. С. 285.
- $^{19}\,$  Ioannes Damascenus. Expositio fidei orthodoxa. 15 // PG. 94. Col. 781–1228.
- <sup>20</sup> ПСРЛ. Т. 1. Стб. 116 [Лаврентьевская летопись]; Т. 2. Стб. 101 [Ипатьевская летопись].
- <sup>21</sup> Фасмер М. Этимологический словарь русского языка. Т. 2. М., 1986. С. 668.
- 22 Български етимологичен речник. Т. 4. София, 1995. С. 269.
- $^{23}\,$  Софийская II летопись // ПСРЛ. Т. 6. Вып. 2. 2001. Стб. 212–213.
- <sup>24</sup> Успенский. 2003. C. 152, 157.
- <sup>25</sup> Dagron G. Constantinople imaginaire: études sur le recueil des Patria. P., 1984. P. 197. 203. 238. Not. 117.
- 26 Teteriatnikova N. Relics in the Walls, Pillars and Columns of Byzantine Churches // Восточнохристиансие реликвии / ред.-сост. М. Лидов. М., 2003. С. 77–92.
- $^{\rm 27}$  Theodoretus Cyrrhensis. Graecarum affectionum curatio. VIII // PG. 83. Col. 1012.
- <sup>28</sup> Житие прп. отца нашего Константина, что из иудеев. Житие св. исп. Никиты, игум. Мидикийского / пер., сост. Д. Е. Афиногенов. М., 2001. С. 33.
- 29 Там же. С. 35
- <sup>30</sup> Реликвии в византийской агиографии / сост., пер., коммент. А. Ю. Виноградов // Реликвии в Византии и Древней Руси: Письменные источники / ред.-сост.: А. М. Лидов. С. 11–51.
- <sup>31</sup> Riant P. E. D. (ed.). Exuviae Sacrae Constantinopolitanae. T. 1–2. Gen., 1877–1878.

# Русская Православная Церковь Заграницей и Московский Патриархат: история разделения и примирения внутри Поместной Русской Церкви



В 2025 году Русская Православная Церковь отмечает 100 лет преставления святителя Тихона, Патриарха Всероссийского. В годы его Патриаршего служения Русской Церкви пришлось столкнуться с беспрецедентными событиями и вызовами, и все они требовали первосвятительского вмешательства. Одним из важных и трагических событий 1920-х годов стал Русский исход — массовая эмиграция в страны Европы и Америки, где русские беженцы образовали Русскую Православную Церковь Заграницей (РПЦЗ). Об истории РПЦЗ, ее идеологии, причинах расхождения с Московским Патриархатом и радостном воссоединении, а также о том, почему важно изучать историю Зарубежной Церкви, «Журналу Московской Патриархии» рассказал автор вышедшего в 2024 году учебного пособия по истории РПЦЗ, доктор исторических наук, кандидат богословия, профессор кафедры общей и русской церковной истории и канонического права ПСТГУ и Института дистанционного образования ПСТГУ Андрей Александрович Кострюков.

Андрей Александрович, учебное пособие стало одним из закономерных итогов того, что в свое время вы избрали тему истории РПЦЗ главной в своих научных изысканиях. Почему так вышло, что определило ваш выбор?

Интерес возник в 1990-е годы, когда после долгих лет «отмены» русской духовности появилась возможность услышать правду о нашей истории, культуре и святости. Наступило освобождение Церкви, стали издаваться труды святых отцов, религиозных философов, а также представителей церковной эмиграции: иеромонаха Серафима (Роуза; † 1982), святителя Серафима (Соболева; † 1950) и других. Печатались жизнеописания святителя Иоанна Шанхайского († 1966). В России в начале 1990-х годов церковно-издательская деятельность только приходила в движение. В какой-то момент эмигрантская церковная литература в освещении некоторых вопросов даже вышла на первый план. Можно привести в пример труды иеромонаха Серафима (Роуза) против уфологии, восточных культов и так далее. Помню, как в 1990-х годах писал в Московской духовной академии сочинение о даре языков и нашел только издания Русской Зарубежной Церкви, кроме сектантских, но они не в счет. У Московского Патриархата своих исследований об этом еще не было. То же самое и с другими дисциплинами. Новый Завет изучали по трудам архиепископа Аверкия (Таушева; † 1976), догматическое богословие учили по учебнику протопресвитера Михаила Помазанского († 1988), церковную историю по Н. Д. Тальбергу († 1967).

С другой стороны, примерно в то же время мы узнали о прискорбном деянии руководства Русской Зарубежной Церкви — об открытии приходов и параллельных епархий на территории современной России. В результате сложилось двойственное отношение к Русской Зарубежной Церкви: в чем-то она была для нас другом и путеводителем, в чем-то недружелюбным оппонентом. И тогда захотелось изучить ее историю внимательно и отстраненно, чтобы непредвзято ответить на все возникающие вопросы.

Не было негативного отношения к авторам-эмигрантам? Их трудами пользовались и до 1990-х годов, несмотря на ситуацию раскола?

Как мне кажется, авторы из русской эмиграции не рассматривались как враги. Наверное, было глубинное понимание, что эмигрантские богословы — это одно целое с нами. А политика руководства РПЦЗ в 1990-х годах была воспринята как непродуманная и поспешная.

#### «Зарубежная Церковь всегда считала себя частью Московского Патриархата»

Были ли основания для отделения РПЦЗ от Московского Патриархата?

В условиях первой половины XX века, конечно, основания были. В Советской России, например, было национализировано церковное имущество, а в 1922 году на Церковь обрушилась и кампания по изъятию ценностей. То же самое планировалось устроить и с храмами за рубежом.

Известно, что случалось с зарубежными храмами и их имуществом, если они все-таки оказывались в руках коммунистов. Был поруган Никольский храм в Тегеране, когда на улицу выбросили все облачения и иконы. В Пекине советское посольство уничтожило храм Святых Мучеников. В Вене русский храм был превращен в музей атеизма. И так было повсеместно. Естественно, что русские изгнанники, потерявшие Родину, стремились спасти хотя бы часть того, что было для них важным, — память о прежней России. Зарубежная Церковь ответила отказом на изъятие ценностей, всячески спасала имущество.

Но и это не все. Церковное руководство в России было вынуждено молчать о гонениях, стараясь сохранить от Церкви хотя бы малый остаток. Осуждать такой путь мы не имеем права. Представляется вероятным и то, что большевики могли уничтожить каноничную иерархию, объявить законной Церковью обновленческий раскол, и неизвестно, что тогда было бы дальше.

Однако если мы с пониманием относимся к политике церковного руководства на Родине, то должны стараться вникнуть в логику действий и русской церковной эмиграции. Она не обязана была молчать, находясь в свободных условиях, и, естественно, выступала и против гонений, и против любого давления со стороны коммунистического государства. Как раз





Патриарх Тихон и священномученик Петр (Полянский), митрополит Крутицкий. Троица, 1924 г. (слева)

Совещание заграничных русских архиереев под председательством Сербского Патриарха Варнавы в Сремских Карловцах, на котором было выработано «Временное положение о Русской Православной Церкви Заграницей». Октябрь 1935 г. (справа)

за слово правды советская пропаганда и клеймила Зарубежную Церковь как политиканов и контрреволюционеров.

Можно сказать так: если митрополит Сергий (Страгородский; † 1944) спасал свою паству в России, то Зарубежная Церковь точно так же берегла свою эмигрантскую паству. Очевидно, что если бы руководство Зарубежной Церкви заняло просоветскую позицию, то русские эмигранты ушли бы в другие структуры, которые, несомненно, появились бы, или и вовсе ушли бы из Церкви. Резко отрицательное отношение к советскому режиму со стороны эмигрантов это факт, с которым церковному руководству следовало считаться.

Получилось так, что московское и зарубежное церковное руководство разделилось. Что ж, иногда в истории такое случается. Мне очень нравятся слова из жития апостола Варнавы, где его конфликту с апостолом Павлом дается такая оценка: они разошлись, но, действуя порознь, обратили ко Христу большее количество язычников. Вот, наверное, и в XX веке было так же: РПЦЗ и Московский Патриархат находились в разных условиях и спасали свою паству и в эмиграции, и в России.

Можно сказать, что политику Русской Зарубежной Церкви определяли идейно-политические воззрения ее прихожан, а политика Церкви в Советском Союзе определялась государственной политикой, идейными взглядами безбожной общественности?

Что можно сказать насчет идейно-политических воззрений в России? Их очень трудно определить, потому что в условиях тоталитарного режима понять, кто на самом деле что думает и каких идей придерживается, просто невозможно. Поэтому тут мы вряд ли можем четко определить, в каком направлении двигалась мысль паствы в Советском Союзе. Показательно свидетельство епископа Василия (Родзянко; † 1999), который встретился с Патриархом Алексием I в Лондоне и потом передавал слова Первосвятителя, что путь эмиграции ему понятен и сам он всему тому, что произошло в стране после 1917 года, не сочувствует.

Зарубежная паства была в иной ситуации. Как мне представляется, церковное руководство РПЦЗ в целом разделяло взгляды эмиграции, но было более осторожным и вряд ли зависело от какого-то государства или партии. Ни одно правительство, ни одна общественная организация не имели возможности влиять на Зарубежную Церковь, потому что она действовала на территории разных стран и континентов. Правительство одной страны могло воздействовать на епископа или на священников, но в соседней стране все могло быть совершенно по-другому.

То же самое можно сказать о влиянии эмигрантских партий. В эмиграции не было единой политической партии, изгнанники были расколоты. Эмигранты шутили, что за границей собрались все, от Мартова до Маркова:

Мартов — лидер коммунистов-меньшевиков, а Марков — лидер монархистов. И даже сами монархисты были расколоты: кто-то выступал за князя Кирилла Владимировича, кто-то был его противником. И при этом сами партии влачили жалкое существование в поисках средств. Финансировать Зарубежную Церковь они не могли, а стало быть, не могли оказывать влияние. Наоборот, партии стремились заручиться благословением Зарубежной Церкви, которая стала объединяющим началом для всей эмиграции. Руководство Зарубежной Церкви прекрасно понимало, что поставить во главу угла идею какой-либо одной партии просто гибельно.

Поэтому в Русской Зарубежной Церкви в 1923 году было принято предписание духовенству воздерживаться от монархической проповеди, чтобы не раскалывать паству. Показательно и то, что Русская Зарубежная Церковь не признала Кирилла Владимировича императором, хотя тот себя таковым провозгласил. Архипастыри прекрасно понимали, что паства очень разнородна и лучше отстраниться от политических споров.

Идейной основой, идейным стержнем как для РПЦЗ, так и для большинства эмигрантов был антибольшевизм. Тут никто ни за кем не следовал: ни церковное руководство за паствой, ни паства за иерархами. После всех ужасов революции и Гражданской войны, после изгнания, после лишений — потери родных, родителей, детей, не говоря об имуществе, — ненависть к режиму, установившемуся на родине, была всеобщей. Руководство Зарубежной Церкви шло как раз в ногу со своей паствой.

#### Сегодня на основании источников можно ли ответить— это разделение было каноничным или нет?

При объединении Московского Патриархата и Русской Зарубежной Церкви в 2007 году никто не приносил покаяния. Согласно «Акту о каноническом общении», было восстановлено единство внутри Поместной Русской Православной Церкви, так что формально было признано, что Зарубежная Церковь не была расколом. И такое решение оправдано. Священномученик Кирилл (Смирнов; † 1937), митрополит Казанский, говорил, что в условиях невиданных гонений и невозможности созвать Собор церковная жизнь не могла скла-

дываться по букве канона. Сама передача власти от Патриарха Тихона уже противоречила канонам, поскольку передавать власть по завещанию нельзя. Но другого выхода не было. Большевики не разрешали созвать Собор для избрания патриарха. Потому еще в 1917 году для Патриарха Тихона было сделано исключение: Поместный Собор разрешил ему передать власть по завещанию. В связи с этим передачу власти от Патриарха Тихона к митрополиту Петру (Полянскому; † 1937) можно с точки зрения канонов оправдать; но преемство от митрополита Петра к его заместителям уже все-таки выходило за рамки канонов, и тут прежде всего приходилось руководствоваться пользой для Церкви.

То же самое и с Зарубежной Церковью. Да, она отказалась выполнять постановление московского священноначалия, но в тех условиях было невозможно поступить иначе. Вспомним события 1922 года. Патриарх Тихон накануне своего ареста закрыл зарубежное церковное управление, но Зарубежная Церковь указ фактически не выполнила и продолжила свое существование под руководством Архиерейского Синода. Если бы не было гонений в Советском Союзе, конечно, это был бы раскол. Но стоит все-таки углубиться в события 1922 года. После издания вышеупомянутого указа Патриарх Тихон был арестован, а Московский Патриархат фактически обезглавлен: тем же летом был расстрелян митрополит Петроградский Вениамин (Казанский; † 1922); Патриарший

Патриарх Тихон и митрополит Сергий Страгородский





Русская эмиграция в Белграде. Пасха 1927 г. В первом ряду (сидят): Сергей Палеолог. Петр Врангель, митрополит Антоний (Храповицкий), архиепископ Анастасий (Грибановский), Ольга Врангель, проточерей Петр Беловидов. Н. А. Терещенко. Надпись на обороте фотографии: «В первый день святой Пасхи в здравнице в Топчидере 11/24 anpеля 1927 года»

Местоблюститель митрополит Агафангел (Преображенский; † 1928) не смог приехать в Москву. Формально государство считало Церковью в России обновленческий раскол и настаивало на признании «живоцерковников» вместо канонической Русской Церкви.

Зарубежная Церковь оказалась в очень неопределенном положении. Известно было, что Церковь в отечестве фактически под запретом, за поминовение Патриарха Тихона можно поплатиться свободой, отправиться в ссылку. Были серьезные опасения, что Церковь в России будет окончательно уничтожена, останется только обновленческий раскол, а значит, каноничную Русскую Церковь, пусть в эмиграции, пусть путем невыполнения патриаршего указа, но нужно сохранить.

Показательно и то, что Патриарх Тихон, получив свободу, никаких канонических мер против Зарубежной Церкви не принял. Были отдельные порицающие мотивы в его посланиях, но не канонические меры.

Понятна и причина разрыва с митрополитом Сергием (Страгородским) в 1927 году. Митрополит Сергий был вынужден выполнять требования большевистского государства и отрицать факт гонений на Церковь. Зарубежная Церковь встроиться в такую модель отношений не могла. Результатом стал сначала административный разрыв с московской церковной властью, а затем и разрыв молитвенный. Однако важно отметить, что Зарубежная Церковь продолжала

считать Московский Патриархат во главе с митрополитом Сергием структурой благодатной: если кто-то из Московского Патриархата убегал за границу, то таковых священников принимали сразу без покаяния, допускали к служению. Таким образом, Зарубежная Церковь сохраняла единство даже несмотря на то, что формально оно было разорвано.

Ситуация поменялась в 1953 году, когда клириков Московского Патриархата стали принимать через покаяние. Но уже и время было другое.

Казалось бы, после Второй мировой войны Церкви стало легче, гонения 1920–1930-х годов остались в прошлом. На самом деле, требования к Церкви со стороны государства по-прежнему предъявлялись очень жесткие. Для контроля над православным миром советское руководство попыталось создать в Москве некий «православный Ватикан», притом что власть оставалась богоборческой — после войны возобновилось закрытие храмов, началась новая волна репрессий в отношении духовенства и активных мирян. Зарубежная Церковь обвиняла Патриарха Алексия I, что он будто бы занял «свою нишу» в этой системе, и, на мой взгляд, к этому Первосвятителю отношение за рубежом было хуже, чем к митрополиту Сергию. В любом случае для РПЦЗ административное подчинение московской церковной власти означало бы отказ от любой критики, от защиты закрываемых храмов, монастырей и гонимых страдальцев.

Однако даже тогда РПЦЗ воздерживалась от жестких оценок деятельности Московского Патриархата, а лучшие люди Русской Зарубежной Церкви, такие как святитель Иоанн (Максимович), говорили, что придет время и объединение наступит, просто должны уйти политические причины.

После отделения от Московского Патриархата как воспринимала себя Русская Зарубежная Церковь? Она же не могла сама провозгласить свою автокефалию, значит, должна была быть частью чего-то, чтобы принадлежать Вселенскому Православию?

Да, переход в юрисдикцию какой-либо Поместной Церкви был возможен. Например, митрополит Евлогий (Георгиевский; † 1946) в Западной Европе счел правильным для себя перейти в юрисдикцию Константинопольского Патриархата. Еще одна часть русской эмиграции — Североамериканская митрополия фактически объявила о своей независимости в ожидании признания ее самостоятельности Москвой, что и произошло в 1970 году. Что касается основной ветви русской церковной эмиграции, Русской Зарубежной Церкви, то для нее было неприемлемо подчиниться какойлибо Поместной Церкви, в том числе и Константинопольской, хотя такие предложения звучали. РПЦЗ не хотела влияния какой-либо Поместной Церкви, поскольку ставила перед собой задачу хранить наследие исторической России и дожидаться, пока в нашу страну придут перемены. Она считала себя частью Русской Церкви, преемницей Патриарха Тихона и митрополита Петра, никогда не заявляла, что разрывает отношения с Московским Патриархатом, и декларировала лишь разрыв отношений с церковным руководством в лице митрополита Сергия (Страгородского) и его преемников.

С чем были связаны попытки перейти в Сербскую Православную Церковь? Рассматривались ли варианты перехода в Константинопольский Патриархат или объединения с Североамериканской митрополией?

В соответствии с решением Собора Сербской Церкви от 31 августа 1921 года Зарубежная Церковь получала права автономии — покровительство Сербская Церковь ей предоставила. Впоследствии, в 1930-е годы, Сербский Патри-

арх Варнава предлагал включить Русскую Зарубежную Церковь в состав Сербской Церкви на время гонений, чтобы обеспечить русской эмиграции каноничность. Он предлагал такой выход из канонического кризиса и митрополиту Сергию (Страгородскому), но тот ответил отказом, сказав, что в СССР преследований нет. Думается, что такой путь не одобряло руководство Советского государства.

Почему сама РПЦЗ не пожелала войти в Сербскую Православную Церковь, не совсем понятно. Скорее всего, это связано с тем, что руководство Зарубежной Церкви не связывало свою дальнейшую судьбу с Югославией. Эмигранты постепенно переезжали с Балкан в Америку, Австралию, Западную Европу. В самой Зарубежной Церкви в 1930-е годы шли разговоры о переезде руководства либо в Маньчжурию, где была большая русская диаспора, либо в Берлин, где Зарубежной Церкви были предоставлены широкие права, но этот проект не состоялся.

В 1949 году глава Русского Западноевропейского экзархата митрополит Владимир (Тихоницкий; † 1959) предлагал главе РПЦЗ митрополиту Анастасию (Грибановскому; † 1965) объединиться и в качестве единой большой автономии войти в подчинение Константинопольского Патриархата. Причем сам митрополит Владимир был готов даже уступить первенство митрополиту Анастасию. Но митрополит Анастасий отказался, объясняя свою позицию тем, что не хочет переходить в другую юрисдикцию, а планирует сохранить независимую структуру как альтернативу именно для русского православия. Он опасался, что влияние греческой политики постепенно погубит Русскую Зарубежную Церковь.

В Североамериканской митрополии ситуация была такая же. Изначально святитель Тихон, в бытность свою епископом Североамериканским, выдвигал проект независимой Православной Церкви в Америке с перспективой автокефалии. Этому помешала революция, но приходы русской епархии, которых там было более ста, планировали идти к автокефалии. Их целью была проповедь православия для американцев и для эмигрантов, не обязательно русских. А у Русской Зарубежной Церкви была другая цель — сохранение прежней России. И поэтому РПЦЗ с Североамериканской





Архиерейский Собор РПЦЗ в 1959 г. в Нью-Йорке (слева)

Митрополит Филарет Вознесенский (справа) митрополией было не по пути и попытки соединения оказались неудачными.

#### Было ли ощущение— внешнее ли, от других Церквей, или внутреннее, в самой РПЦЗ, — что Русская Зарубежная Церковь изгой?

Пожалуй, нет, во всяком случае в первые десятилетия ее существования. РПЦЗ была убеждена в своей правоте, верила в то, что коммунистический режим падет и объединение с Церковью на Родине совершится. К тому же с Зарубежной Церковью достаточно долго контактировали другие Поместные Церкви. В довоенный период все они с РПЦЗ сослужили. После войны ситуация усложнилась, потому что часть Поместных Церквей оказалась в зоне советского влияния и сослужения с РПЦЗ не приветствовались, но тем не менее с другими Поместными Церквами контакты продолжались. С Константинопольским Патриархом Афинагором шла переписка и обмен поздравлениями с праздниками, которые публиковались в печати до 1965 года. Потом Зарубежная Церковь перестала их публиковать по причине снятия анафем 1054 года Патриархом Афинагором и Папой Римским Павлом VI. Зарубежная Церковь вообще считала, что Константинопольская Церковь слишком далеко зашла по пути экуменизма и модернизма. При этом контакты все же продолжались. Показательно, например, что в Англии митрополит Каллист (Уэр; † 2022) возглавлял периодически совместные богослужения, где участвовали представители разных Поместных Церквей, в том числе и РПЦЗ.

Были у Зарубежной Церкви совместные приходы, например, с Александрийской Церковью. Иерархи Александрийской, Антиохийской, Константинопольской Церквей участвовали

и в богослужениях с клириками Русской Зарубежной Церкви.

Главным союзником была Сербская Церковь. Она так и не отказалась от покровительства Русской Зарубежной Церкви, хотя в 1945 году Московская Патриархия требовала таковое прекратить. Была интересная полемика между Патриаршим Местоблюстителем Сербской Церкви митрополитом Иосифом (Цвийовичем; † 1957) и представителем Московской Патриархии епископом Сергием (Лариным; † 1967). В итоге Сербская Церковь, уже сама оказавшаяся под давлением правительства Иосипа Броз Тито, была вынуждена пойти на некоторые уступки: она заявила о временной приостановке общения с РПЦЗ, но при этом сделала оговорку, что окончательное решение примет Архиерейский Собор. А затем отношения между Сталиным и Броз Тито ухудшились, и от Сербской Церкви больше ничего не требовали. Поэтому она вплоть до объединения в 2007 году продолжала, пусть не особо афишируя, поддерживать контакты с Зарубежной Церковью: были совместные приходы, имели место сослужения — например, Патриарх Сербский Павел сослужил с архиепископом Иларионом (Капралом; † 2022), который тогда возглавлял Австралийскую епархию. Эта поддержка была очень важна, не случайно иерарх Московского Патриархата митрополит Вениамин (Федченков; † 1961) говорил, что благодаря Сербской Церкви Русская Зарубежная Церковь имеет связь с мировым православием и поэтому расколом ее считать нельзя.

#### Кто в Русской Зарубежной Церкви подтверждал существование этого единства?

Прежде всего, святитель Иоанн (Максимович), архиепископ Шанхайский, а затем

Сан-Францисский. Он поминал на проскомидии Патриарха Алексия І. Сохранилось интересное свидетельство одного из эмигрантов. Кольцова-Масальского, который был настроен резко против церковной Москвы. Он обратился к святителю Иоанну с вопросом, можно ли исповедоваться у священников, если известно, что они пошли на сотрудничество со спецслужбами. Святитель ответил, что лучше у них не исповедоваться. На вопрос, благодатны ли Таинства, совершенные такими священниками, святитель Иоанн ответил, что, конечно, благодатны. Недостоинство священника, его слабость — это трагедия священника, и она не является поводом оспорить действенность Таинств. Святитель Иоанн неоднократно говорил, что и Церковь на Родине, и Церковь в эмиграции делают одно дело — сохранение и насаждение православия. Нам нужно только понять друг друга.

В начале самостоятельного существования Зарубежной Церкви были и официальные заявления, что единство невозможно только из-за политической ситуации на Родине. К сожалению, потом в адрес руководства Московского Патриархата стали звучать другие претензии, что замедлило процесс объединения.

#### «До 1990-х годов у нас не было непредвзятых работ»

Чем для историка интересно научное поле истории РПЦЗ? Какие вопросы открываются во время изучения истории Зарубежной Церкви?

Самые интересные богословские споры в XX веке проходили именно в эмиграции. Можно вспомнить и учение предстоятеля Зарубежной Церкви митрополита Антония (Храповицкого; † 1936) о догмате искупления, когда он сделал акцент в подвиге Спасителя на Гефсимании, а не на Голгофе. Не менее активно обсуждалось учение протоиерея Сергия Булгакова († 1944) о Софии, полемика была бурной и интересной.

История РПЦЗ повлияла и на обсуждение вопроса о границах Церкви. Еще в начале XX века будущий священномученик Иларион (Троицкий; † 1929) категорически отрицал возможность спасения вне границ православия, кем бы ни был человек — язычником, протестантом или католиком. В Зарубежной Церкви востор-

жествовала такая же идея, там считали, что Таинства Церквей, которые сохранили апостольское преемство, недейственны до тех пор, пока эта Церковь не присоединится к православию. Но, как известно, точка зрения архиепископа Илариона не единственная в Православной Церкви. В соответствии с решением Юбилейного собора Русской Православной Церкви 2000 года три чина принятия инославных в Православную Церковь связаны с разной степенью их отпадения от истины, а возможность смягчения загробной участи — дело Промысла Божия. Такое решение также опирается на творение святых отцов, в частности, на первое правило святителя Василия Великого.

Другой вопрос, также поднятый не без участия Зарубежной Церкви, — об экуменизме, о том, что допустимо и что недопустимо в отношениях с инославными. С одной стороны, экуменизм был анафематствован Русской Зарубежной Церковью. Однако прекрасно известно, что представители Русской Зарубежной Церкви участвовали в богословском диалоге. Священномученик Досифей (Васич; † 1945), митрополит Загребский, со стороны Сербской Церкви участвовал в диалоге с нехалкидонскими Церквами, и вместе с ним участвовали в этом диалоге и представители РПЦЗ. Архиерейский Собор РПЦЗ в 1950 году признал сотрудничество с инославными организациями в общественной и благотворительной деятельности. Митрополит Анастасий (Грибановский) в 1952 году посетил канцелярию Всемирного совета церквей в Нью-Йорке, призвал на сотрудников Божие благословение и поблагодарил их за помощь беженцам.

#### Что можно сказать о литургической традиции Русской Зарубежной Церкви?

Считается, что в Русской Зарубежной Церкви укоренилась южнорусская практика богослужений. Речь о незаметных для стороннего человека моментах, которые отмечают священнослужители. Это связано с тем, что Зарубежный церковный центр изначально формировался за счет архиереев южных епархий, которые уходили за границу вместе с армией генерала Врангеля. После Второй мировой войны в Русскую Зарубежную Церковь влились архиереи Украинской Автономной Церкви, укрепившие такие традиции.

Сохранилась, например, традиция служения на Пасху в белых облачениях. Показательно, что объединение Московского Патриархата и Русской Зарубежной Церкви состоялось не на Пасху, как это планировалось, а на Вознесение — ведь на Пасху бросалось бы в глаза, что Зарубежная Церковь служит в белых облачениях, а духовенство Московского Патриархата — в красных.

Сохранились некоторые элементы дореволюционной практики. Например, отсутствует привычный для России аналой в центре храма. Аналой с иконой стоит сбоку и выносится на середину храма только на полиелей.

#### Какими источниками вы пользуетесь в научной деятельности?

До 1990-х годов не было непредвзятых работ, книги и статьи носили публицистический характер. Авторы из Зарубежной Церкви всячески отстаивали ее правоту, часто допускали выпады в сторону руководства Московского Патриархата. В трудах, которые появлялись в России, Зарубежную Церковь также постоянно порицали. Тем не менее даже в таких сочинениях удавалось найти интересные документы и свидетельства. В 1990-е годы появился доступ к периодической печати Русской Зарубежной Церкви и к фонду Русской Зарубежной Церкви, который находится в Государственном архиве Российской Федерации. Фонд состоит из документов, которые были вывезены в Москву в конце войны.

Послевоенный период исследователи изучают по периодике либо по архивным документам и материалам, которые хранятся за границей. Это архив Свято-Троицкой семинарии в Джорданвилле, архив Архиерейского Синода РПЦЗ в Нью-Йорке, епархиальные архивы.

Доводилось ли вам сталкиваться с сюжетами, которые ранее были представлены в одном ключе, а благодаря глубокой работе с источниками выяснилось, что на самом деле все было по-другому?

Да, такое бывает. Один пример связан с воспоминаниями митрополита Евлогия (Георгиевского). Вообще, на протяжении долгого периода времени у нас об истории Зарубежной Церкви и ее внутренних разделений судили именно по этим мемуарам. У митрополита Евлогия есть описание споров относительно существования Зарубежной Церкви после ареста Патриарха Тихона. В мемуарах митрополит Евлогий говорит, что изначально был готов подчиниться указу, а также о своем проекте разделения Русской Зарубежной Церкви на митрополичьи округа. Меж тем сохранились документы того времени, в том числе и тексты самого митрополита Евлогия, из которых видно, что он изначально отказался от каких-либо претензий на власть в Русской Зарубежной Церкви, оставляя ее за митрополитом Антонием (Храповицким).

Другой момент связан с многочисленными обвинениями в адрес Зарубежной Церкви о поддержке Гитлера в годы Второй мировой войны или о призывах митрополита Анастасия (Грибановского) к ядерным бомбардировкам Советского Союза. Не было ни того, ни другого. Зарубежная Церковь во время войны находилась на территориях разных государств, и смешно полагать, что где-нибудь в США или в Великобритании священники или архиереи могли выступить в поддержку Гитлера. Каждый действовал по своей совести, кто-то из архиереев и клириков Германию поддерживал, кто-то нет. Но о позиции Церкви можно судить не по частным мнениям иерархов и священников, а по решениям Соборов или по синодальным постановлениям. А вот таковых за годы войны не было. Руководство старалось отстраниться от заявлений такого рода. Митрополит Анастасий так и не выступил с посланием к русскому народу, хотя гитлеровцы от него требовали публично поддержать нацистскую Германию. Что касается ядерных бомбардировок — пропаганда просто перевернула слова митрополита Анастасия. На самом деле он говорил о библейской истине, что за безбожие люди наказываются катаклизмами и войнами, а в реалиях XX века, возможно, и разрушительным ядерным огнем. Но это было только предупреждением, подобным словам древних пророков, а вовсе не пожеланием или призывом.

В годы холодной войны не было ли попыток со стороны руководителей американского государства повлиять на русских эмигрантов в Америке? Объявить их врагами народа или сделать из них агентов для работы против Советской России?

Как мне представляется, Русская Зарубежная Церковь не представляла собой по миро-





лита Сергия, ведь неизвестно, как бы он сам повел себя на его месте. Святитель говорил, что, возможно, митрополит Сергий мучается больше, чем Патриарший Местоблюститель митрополит Петр (Полянский). Напомню, что священномученик Петр находился в тюрьме, но понимал, что страдает за Христа. А митрополит Сергий сохранял внешнюю свободу, но при этом постоянно ожидал ареста, видел разгром

Церкви, уничтожение храмов, аресты своих

близких — и ничего не мог с этим сделать.

Такие отношения длились до 1950-х годов. А затем последовала смена поколений в Зарубежной Церкви. Скончались такие дореволюционные «столпы», как митрополит Антоний (Храповицкий), архиепископ Гавриил (Чепур; † 1933), архиепископ Феофан (Говоров; † 1894) и другие. В руководстве РПЦЗ развилась идея, что Зарубежная Церковь — островок чистого православия, в то время как весь мир отпал от истины: кто-то подчинен коммунистическим режимам своих стран, кто-то увлекся экуменизмом, кто-то — модернизмом. Именно тогда Зарубежная Церковь вступила в общение с группами греческих старостильников, стала допускать выпады против Поместных Церквей.

В 1960-е годы Русскую Зарубежную Церковь возглавил митрополит Филарет (Вознесенский; † 1985), причем его избрали на пост Первоиерарха из-за того, что он не принадлежал ни к одной из партий Зарубежной Церкви. Она в тот момент была на грани разделения: одни выступали за святителя Иоанна (Максимовича), который был открыт миру и спокойно относился к Московскому Патриархату; другие выступали за архиепископа Никона

вым меркам столь значимую силу, чтобы на нее можно было делать ставку в политической игре. И не будем забывать, что центры Зарубежной Церкви были не только в США, но и в Европе, Палестине, Канаде, Австралии, Южной Америке. И если бы какое-то решение, явно продиктованное в США, попытались проводить в епархиях за пределами этой страны, это стало бы предметом обсуждения и отразилось бы в документах. Пока же ничего подобного никто в архивах не выявил.

## Почему Московский Патриархат и РПЦЗ пришли к примирению

Как бы вы охарактеризовали динамику отношений Московского Патриархата и Русской Православной Церкви Заграницей с 1920-х годов вплоть до примирения в 2007 году?

Первый период — это период управления Русской Церковью Патриархом Тихоном и митрополитом Петром (Полянским), когда и со стороны московского церковного руководства, и руководства Русской Зарубежной Церкви не было ни выпадов, ни радикальных решений. Второй период — после 1927 года, когда митрополит Сергий (Страгородский) был вынужден принять политику компромиссов с безбожной властью. Отношения с Зарубежной Церковью тогда ухудшились, последовал разрыв отношений, а затем и прещения митрополита Сергия в адрес нескольких архиереев Зарубежной Церкви. Однако даже в этих условиях в РПЦЗ было понимание того, что митрополит Сергий находится в ужасающем положении. Проживавший в Болгарии святитель Серафим (Соболев) говорил, что не может осуждать митропоПодписание акта 17 мая (слева)

Митрополит Лавр (Шкурла) (справа) (Рклицкого; † 1975), который ориентировался на дореволюционную синодальную систему управления и относился более жестко к Московской Патриархии. Чтобы не допустить раскола, Собор избрал главой РПЦЗ самого молодого по хиротонии епископа Филарета. Человек неискушенный в административных делах, он провел молодость в Маньчжурии, контактов с инославием у него практически не было, в отличие от русских архиереев в Европе и Америке. «Филаретовский» период был характерен усилением влияния протопресвитера Георгия Граббе († 1995), впоследствии епископа Григория, который вершил все канцелярские дела и фактически руководил Зарубежной Церковью.

Вообще есть впечатление, что Первоиерархи Русской Зарубежной Церкви с каждым поколением становились немного слабее своих предшественников. Каждый следующий Первоиерарх был менее яркой фигурой, чем предыдущий. И с каждым следующим иерархом разрыв с такой глобальной фигурой, как митрополит Антоний (Храповицкий), становился все более заметным. Последний независимый глава Зарубежной Церкви митрополит Виталий (Устинов; † 2005) уже не имел того масштабного мышления как отцы-основатели Русской Зарубежной Церкви. И когда на Родине начались перемены, падение коммунистической власти и освобождение Церкви, шанс на воссоединение зарубежным церковным руководством был упущен. Вместо этого в начале 1990-х годов было принято катастрофическое решение об открытии параллельных приходов и создании епархий РПЦЗ, что, бесспорно, ухудшило отношение к Зарубежной Церкви и отсрочило объединение.

#### Что изменилось, почему при всех непростых решениях в определенный момент РПЦЗ пересмотрела отношение к объединению?

В целом Зарубежная Церковь готова была на объединение еще в 1990-е годы. Мне приходилось знакомиться с отзывами зарубежного духовенства. Одни говорили, что примерно одна треть выступает за объединение, одна треть категорически против, остальные равнодушны и пойдут за своим священноначалием. Была и другая информация: что примерно четверть за скорейшее объединение, четверть против, а половина равнодушна. Так что в этой ситуации

все зависело от Первоиерарха, куда он поведет Зарубежную Церковь — к дальнейшей самоизоляции и распаду либо к объединению. Все это понимали и говорили, что отказ от переговоров связан с личностью митрополита Виталия. Он ушел на покой в 2001 году. Первоиерархом был избран митрополит Лавр (Шкурла; † 2008). Сего вступлением на престол и начались переговоры, которые продолжались с 2004 по 2007 год и закончились объединением.

#### Многим ли пришлось пожертвовать обеим сторонам, чтобы примириться? Насколько разделение было серьезным?

Мне кажется, что каких-то жертв или уступок со стороны Московского Патриархата не было. Со стороны Зарубежной Церкви с 1980-х годов были такие условия для примирения: первое — не говорить о РПЦЗ как о расколе; второе — канонизировать новомучеников; третье — осудить экуменизм; четвертое — осудить компромиссную политику митрополита Сергия (Страгородского). Но дело в том, что все эти вопросы были решены еще до начала переговоров. Согласие на переговоры уже означало, что Зарубежную Церковь Московский Патриархат не считает расколом. С канонизацией новомучеников также все было решено еще до переговоров. Напомню, что РПЦЗ прославила пострадавших от рук безбожной власти в 1981 году, а Московский Патриархат начал прославление в 1989 году, то есть всего лишь спустя несколько лет после РПЦЗ. В 1989 году Церковь в отечестве канонизировала Патриарха Тихона, затем примерно каждые несколько лет прославляли других новомучеников, а в 2000 году — уже целый сонм наших страдальцев вместе с царской семьей. В святцы вошли и те архиереи и священнослужители, которые были противниками митрополита Сергия (Страгородского).

Что касается политики митрополита Сергия, то его действия не были признаны Церковью бесспорно правильными. Более того, Юбилейный Собор 2000 года постановил, что Церковь в случае антихристианских действий государственной власти может призвать народ к неповиновению.

Документ Юбилейного Собора «Основные принципы отношения Русской Православной Церкви к инославию» закрыл все вопросы относительно экуменизма. Признавалось, что

спасение возможно только в Церкви, что интеркоммунион невозможен, что единство с инославием допустимо лишь после преодоления всех богословских противоречий.

Так что все препятствия были преодолены в 2000 году. И отставка митрополита Виталия была во многом связана с тем, что основная часть епископата уже была готова к скорейшему объединению, а митрополит Виталий, не желавший переговоров, остался в меньшинстве.

Когда в 2004 году началась работа переговорных комиссий, то вопросы об экуменизме, новомучениках и о действиях митрополита Сергия были решены на первых заседаниях. Дальнейшие вопросы касались спорной недвижимости или клириков, которые поменяли юрисдикцию.

Пожертвовала ли чем-то Русская Зарубежная Церковь? Можно сказать, что «жертвой» был отказ от самостоятельности. Но не будем забывать, в тот момент она находилась в непростом положении. Количество приходов Московской Патриархии за рубежом росло, а русская эмиграция в целом не понимала причин отделения Зарубежной Церкви. Поэтому ее популярность падала, что усугублялось и финансовыми проблемами. В любом случае Зарубежную Церковь ждали потрясения, и объединение с Московским Патриархатом, получение канонического статуса было выходом из возможного кризиса.

После примирения Московского Патриархата и Русской Зарубежной Церкви все равно остались недовольные этим. От РПЦЗ откололось несколько организаций. О них вообще что-то известно?

Отделилось некоторое количество приходов, но они не сохранили внутреннее единство и разделились на множество ветвей, отошедших от Зарубежной Церкви в свое время. Это так называемые Российская православная автономная церковь (или Свободная Церковь), образованная еще в 1990 году, Русская истинноправославная церковь и другие. Кроме того, когда митрополит Виталий (Устинов) ушел в отставку, он создал свою «Зарубежную Церковь». Затем единственный архиерей Русской Зарубежной Церкви, который в 2007 году не согласился объединяться, епископ Агафангел (Пашковский), образовал свое высшее цер-



Андрей Александрович Кострюков (р. 1973) — доктор исторических наук, кандидат богословия, профессор кафедры общей и русской церковной истории и канонического права Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета и Института дистанционного образования ПСТГУ, главный научный сотрудник отдела новейшей истории Русской Православной Церкви ПСТГУ. Окончил Московскую духовную академию и ПСТГУ. Работает в Свято-Тихоновском университете с 2002 г. Автор восьми монографий, трех учебных пособий, более 150 научных статей и публикаций. Награжден медалями преподобного Сергия Радонежского I степени (2007), благоверного князя Даниила Московского (2014), «За усердные труды на ниве духовного образования» (2023) и медалью ордена святителя Макария (2023).

ковное управление. Вряд ли можно говорить о большом количестве последователей этих структур, тем более что они рассеяны по всему миру. Уж на что Джорданвилл маленькое поселение, известное разве что расположенным рядом монастырем, но даже в этом населенном пункте есть крошечный молитвенный дом для тех, кто отказался соединяться с Московским Патриархатом.

#### Для чего надо изучать историю РПЦЗ?

Курс по истории Русской Зарубежной Церкви я веду сейчас в Институте дистанционного образования ПСТГУ, и он очень интересен слушателям. Изучение истории РПЦЗ необходимо для того же, для чего мы вообще изучаем историю, — чтобы избежать ошибок в будущем. История должна быть нашим другом, а не врагом, а другом она будет тогда, когда мы делаем из произошедшего правильные выводы. История подразумевает анализ событий, а не равнодушное запоминание дат и имен. Необходимо понять людей того времени, как наших соотечественников, так и эмигрантов, и постараться взглянуть на все глазами и тех, и других.

Беседовал диакон Александр ЧЕРЕПЕНИН

# Митрополит Зарайский Константин: не стоит недооценивать Африку

ОБ АФРИКАНСКОЙ МИССИИ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ



Патриарший экзархат Африки был образован решением Священного Синода Русской Православной Церкви 29 декабря 2021 года. Решение было напрямую связано с тем, что группа африканских священников (более 100 человек) обратилась в Московский Патриархат с просьбой принять их в юрисдикцию Русской Православной Церкви. С тех пор Русская Церковь окормляет несколько сотен африканских общин в разных странах и все больше людей обращаются в православные храмы. С октября 2023 года в статусе исполняющего обязанности, а с февраля 2024 года в утвержденном статусе Патриаршим экзархатом Африки управляет митрополит Зарайский Константин. О том, что удалось сделать за год, о направлениях деятельности Экзархата и особенностях служения в Африке владыка Константин рассказал «Журналу Московской Патриархии».

Ваше Высокопреосвященство, с октября 2023 года вы несете послушание Патриаршего экзарха Африки. Как вы отреагировали на свое назначение?

Никакой детской реакции, радости или сопротивления не было. Я уже имел опыт церковной жизни, поэтому понимал серьезность дела. Сразу было понятно, что здесь необходимо будет вложить очень много труда.

Ранее мне довелось трудиться в Московской митрополии, в Коломенской семинарии, участвовать в образовательных, миссионерских, богослужебных проектах. Зато теперь впервые в жизни мне нужно было поехать служить за границу. До этого у меня бывали только разовые поездки: паломнические, туристические или с небольшими поручениями.

### Когда услышали про Африку, о чем вы подумали в первый момент?

Я попробовал вспомнить все, что знал об этом континенте. У меня был классический набор всех стереотипных представлений, характерных для русского человека: экзотические животные и природа, черные братья, пустыня и саванна, войны, болезни, лихорадки, малярия, голод.

Однако настрой был очень серьезный. Необходимо было буквально с первого дня разобраться в ситуации, потому что послушание Патриаршего экзарха Африки совершенно отлично от послушания любого другого архиерея Русской Православной Церкви.

Какой предстала перед вами Африка? Каким было первое впечатление? Что запомни-

### лось больше всего? Подтвердились ли устойчивые стереотипы?

Африка очень разная. Она кажется нам далеким небольшим континентом, но при этом она по площади почти в два раза больше России, в три раза больше Китая. Малоизвестный в нашей стране Габон размером с Польшу, Франция меньше Эфиопии, Демократическая Республика Конго как две трети площади всех европейских стран, Германия меньше и Кении, и Танзании и примерно равна Зимбабве, Испания меньше Нигерии, ЮАР больше Франции, Германии и сопредельных малых стран вместе взятых. Из пятидесяти самых больших стран мира в Африке находится почти половина!

Африка огромная. Здесь живут больше полутора миллиардов человек и расположены 54 независимых государства, у каждого из которых своя история, они многонациональны и многоязычны.

Африканские страны между собой не схожи. Огромная ошибка считать Африку одной страной, как Россия. Взять, например, Северную Африку, Египет. Богатейшая цивилизация. Я был в Каирском музее — фантастическое впечатление от древней, тысячелетней культуры. Совсем другая Южная Африка: ЮАР, Танзания, Уганда, другие страны тоже имеют свои особенности.

В Африке множество языков. Во многих африканских странах не знают английского, распространен только французский. А есть страны, где говорят на испанском и португальском языках. Многие говорят на суахили. И в каждой стране говорят еще и на местных языках.



Митрополит Зарайский Константин (в миру Илья Константинович Островский) родился 3 августа 1977 г. в Москве в семье священника. В 1994 г. окончил среднюю школу и детскую церковную музыкальную школу при Успенском храме города Красногорска Московской области. В 1990–1995 гг. исполнял различные послушания в Успенском храме г. Красногорска. В 1995-1999 гг. обучался в Московской духовной семинарии, в 1999–2003 гг. — в Московской духовной академии. В 1997– 2002 гг. был иподиаконом у митрополита Крутицкого и Коломенского Ювеналия. В 1998 г. ректором Московских духовных школ архиепископом Верейским Евгением поставлен во чтеца. В 2001 г. митрополитом Крутицким Ювеналием пострижен в монашество с именем Константин в честь священномученика Константина Богородского. 15 февраля 2001 г. митрополитом Крутицким Ювеналием рукоположен во диакона, а 2 декабря 2002 г. — во пресвитера с возложением набедренника. В 2002 г. назначен проректором Коломенской духовной семинарии по воспитательной работе. С 2003 г. руководил хором Коломенской духовной семинарии и преподавал сравнительное богословие, с 2007 г. — церковное пение. В 2003-2006 гг. — член Епархиального совета Московской областной епархии. В 2004 г. назначен клириком Введенского храма Коломенской духовной семинарии и секретарем богослужебной комиссии Московской епархии. В 2005 г. назначен председателем отдела религиозного образования и катехизации Московской областной епархии и членом координационного совета по взаимодействию между Министерством образования Московской области и Московской епархией. В 2009 г. назначен регентом хора духовенства Московской областной епархии, в 2011 г. — заведующим миссионерско-катехизаторскими курсами Московской областной епархии. Решением Священного Синода от 26 июля 2012 г. (журнал № 67) избран епископом Зарайским, викарием Московской епархии, и назначен на должность ректора Коломенской духовной семинарии. 29 июля 2012 г. митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием возведен в сан архимандрита. Наречен во епископа 31 июля 2012 г. в крестовом храме в честь Владимирской иконы Божией Матери Патриаршей резиденции в Чистом переулке в Москве. Хиротонисан 12 августа за Литургией в домовом храме в честь Трех святителей Коломенской духовной семинарии. Богослужения возглавил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл. 2 июня 2014 г. в Московской духовной академии защитил кандидатскую диссертацию на тему «История и учение "Церкви последнего завета" (секта Виссариона)». По результатам защиты присвоена степень кандидата богословия. Решением Священного Синода от 25 августа 2020 г. (журнал № 67) назначен председателем комиссии Межсоборного присутствия по богослужению и церковному искусству. Решением Священного Синода от 13 апреля 2021 г. (журнал № 4) определено быть викарием митрополита Крутицкого и Коломенского. 1 июля 2022 г. избран почетным членом Московской духовной академии. Решением Священного Синода от 25 августа 2022 г. (журнал № 70) определено быть викарием Святейшего Патриарха Московского и всея Руси, с освобождением от должности ректора Коломенской духовной семинарии; поручено возглавить создаваемый миссионерский отдел Московской епархии. Указом Святейшего Патриарха Кирилла от 14 сентября 2022 г. назначен настоятелем храма святителя Филиппа, митрополита Московского, в Мещанской Слободе города Москвы. С 24 августа 2023 г. — член Синодальной богослужебной комиссии. Решением Священного Синода от 11 октября 2023 г. (журнал № 93) назначен исполняющим обязанности Патриаршего экзарха Африки. Решением Священного Синода от 12 марта 2024 г. (журнал № 30) утвержден в должности Патриаршего экзарха Африки. 24 марта 2024 года за Литургией в Храме Христа Спасителя города Москвы Святейшим Патриархом Кириллом возведен в сан митрополита. Указом Святейшего Патриарха Кирилла от 29 августа 2024 г. освобожден от должности председателя миссионерского отдела Московской (городской) епархии. Имеет ряд церковных наград: медаль преподобного Сергия Радонежского I степени (2003), орден святителя Иннокентия Московского III степени (2008), памятная медаль «1020-летие Крещения Руси» (2008), медаль «За усердное служение» III степени (2011), медаль «За жертвенные труды» I степени (2020) и ряд светских наград.

Поэтому первое впечатление было такое, как будто я открыл дверь в иной мир, живущий по-другому. Не хуже, не лучше, а по-другому. И мир не страдает от этого. Люди сохраняют традиции и следуют им, что очень чувствуется, — живут, как жили их предки.

Войны есть везде, болезни и проблемы тоже. Я не увидел в Африке проблем, с которыми не сталкивался бы здесь. Медицина, конечно, слабее во многих странах, менее доступная, но могут и малярию вылечить. Для простого народа здравоохранение в Африке действительно менее доступно, и, конечно, люди страдают от болезней.

# Про войны в Африке мы слышим в новостях часто. Свергают президентов, ездят по улицам на грузовиках с автоматами...

Многие страны живут спокойно, там никого не свергают, в некоторых странах постоянно меняются лидеры и правительства. Но это происходит не только в Африке, верно? В новостях мы регулярно читаем о том, как и в демократических странах неугодных кандидатов «отменяют» после проведенных выборов. Поэтому после выигранных «правильными» людьми выборов в Европе вряд ли есть основания для критики или высокомерных наставлений в отношении африканцев.

### Что вас удивило во время первых посещений Африки?

В Африке живет много православных христиан, много православных общин, право-

славных священников. Удивило, какие крепкие у них общины. Есть свои проблемы, но это поистине Церковь. Я немного боялся, что столкнусь, так сказать, с приписками, что в отчетах на бумаге будет одна ситуация, а в реальности — другая. В 2024 году мне довелось посетить двадцать стран, и я свидетельствую: существует реальная Церковь, реальные общины, реальные священники.

#### Какие страны Африки вы посетили?

Сначала я посетил центры наших Североафриканской и Южноафриканской епархий и кафедральные соборы — это ЮАР и Египет. Потом поехал в Черную Африку (название части Африканского континента, находящейся к югу от пустыни Сахара. — *Ped*.) и посетил Танзанию, Замбию, Малави, Демократическую Республику Конго и Республику Конго, Кению; потом Северную Африку, или Магриб, — Марокко, Тунис. Я был также в Габоне, Камеруне, Буркина-Фасо, Кот-д'Ивуаре, Бенине, Того, Экваториальной Гвинее, Уганде, на острове Маврикий. В 2025 году уже побывал в ЮАР и Кении, планирую посетить Мадагаскар и еще многие страны.

# В каких регионах Африки расположено большинство приходов Русской Православной Церкви?

Основная часть общин Русской Православной Церкви находится на востоке Африки, в первую очередь в Кении — там у нас больше ста священников и десять благочиний, в Танзании два благочиния, в Уганде три, в Бурунди

Трехдневный православный лагерь для молодежи







Литургия на приходе в Уганде. 2024 г. (слева)

Храм в Банги, ЦАР (справа) и Руанде, Замбии и Малави по одному благочинию... У нас два благочиния в Демократической Республике Конго, два благочиния на Мадагаскаре, благочиние в Республике Конго (Браззавиль). Развивается церковная жизнь в ЮАР, где сейчас уже пять общин и семь клириков. Если подняться ближе к северу — у нас благочиния в Нигерии, Камеруне, Кот-д'Ивуаре, священники служат в Габоне, в Буркина-Фасо, в Того и Бенине, есть благочиние в Центральноафриканской Республике.

Есть также несколько исторических русских приходов в Северной Африке: это общины в разных городах Египта, в Марокко и в Тунисе. Есть русская община на Маврикии.

Сегодня Экзархат состоит из двух епархий, в которые всего входят около 350 приходов в 32 странах континента.

### Кем являются священники Патриаршего экзархата Африки?

Наше духовенство составляют в основном священники, которые перешли к нам из Александрийской Православной Церкви. Другая часть — это священники, перешедшие из ряда неканонических групп, существовавших в Африке, православных, которые были вне пастырского окормления Александрийской Церкви, жили своим чином, даже имели свою иерархию. Мы принимаем их только как мирян. А дальше смотрим, насколько эти люди способны служить, достойны. Рукополагаем их, есть очень сильные священники, с большим потенциалом. Я служил на приходе отца Даниила

Бру в Кот-д'Ивуаре, у него на службе собирается до пятисот прихожан. Мы замечаем тех, кто хочет окормления, и им помогаем.

И еще, конечно, мы возлагаем надежды на 52 семинаристов из Африки, которые учатся в пяти духовных школах России, и их число будет расти.

Происходящее сейчас в православном мире разделение между двумя большими центрами, безусловно поддерживаемое внешними силами, — это большая трагедия. Она ярко проявилась в украинском вопросе, когда в контексте всемирного кризиса, военного противостояния открыто признается раскол. И все равно всякий раскол должен быть как-то уврачеван, ведь это тяжкий грех. Сейчас мы находимся в сложной ситуации, но призваны сохранять христианское лицо, христианское настроение, христианское поведение.

### Будут ли открываться новые приходы в других странах Африки?

Это естественный процесс. В каких-то странах есть перешедшие в Русскую Церковь канонические священники. В других странах есть священники из неканонических образований. Где-то русские общины изъявляют желание поставить храм, такие процессы тоже идут. Мы работаем в постоянно меняющихся условиях. Ведь все, что делается искусственно, без учета местных процессов, не имеет перспектив; как ни старайся, ничего не получится.

В прошлом многие страны Африки получали существенную помощь из Советского Союза.

#### Сохранилась ли память об этом и как это влияет на развитие современной православной миссии?

Память о помощи из СССР сохранилась, сейчас возрождается общение нашей страны с африканскими странами. Взаимодействие происходит на разных уровнях. Есть и такие люди, которые учились в России и даже немного говорят по-русски.

### В какой стране вам нравится находиться больше всего?

Для меня все мои страны значимы и любимы, но особо важны те, где приходится решать значимые проблемы. Потому что там, где нет проблем, ты просто молишься и радуешься жизни. Там, где есть проблемы, требуется твоя помощь, ты волнуешься, ищешь пути решения, чаще ездишь. Отвечать нужно за все, но мое внимание во многом приковано к тем странам, где необходимо решать срочные вопросы.

Всякая страна принимает тепло архиерея, когда видит, что архиерей настроен на работу. Поэтому я стараюсь, чтобы все, с кем я общаюсь, чувствовали во мне опору.

#### С какими проблемами приходится сталкиваться?

С самыми разными. Например, скончался благочинный, нужно в большом городе организовать церковную жизнь. Требуют внимания церковное строительство, вопросы регистрации Церкви. Была сложная ситуация с одним священником, у которого умер сын в другой стране. Задача была транспортировать тело умершего на родину. Была ситуация, когда в Малави был голод и возникла необходимость собрать средства для наших прихожан. Причем организовать так, чтобы дошло до людей, чтобы вовремя прихожанам была оказана помощь. Где-то есть задача организации пастырских курсов для духовенства, например в Кении. В некоторых странах уже организованы приюты или школы, их необходимо поддерживать. Надо решать вопросы строительства храмов, поиска источников воды, заниматься поддержкой духовенства.

#### Есть ли у вас цель посетить все страны Африки, или пока не везде есть условия для православной проповеди?

Исходим из потребностей. Я не ставлю задачу проехать 54 страны, но я буду ездить посто-

янно по тем странам, где развивается церковная жизнь. Сейчас я проехал 20 стран и собираюсь посетить все, где должен побывать.

#### Как на вас лично и на русское духовенство в целом реагирует местное население?

Русского духовенства нет, наши священники только иногда приезжают. Служит местное духовенство. Русские священники служат в исторических храмах в Северной Африке, в ЮАР, но не в Черной Африке. А если говорить о местном населении, принципиально важный момент — мы не Церковь приезжих. Мы Церковь местных священников, местных прихожан. Все они граждане своей страны. В одной из последних моих поездок меня спросили, каких наших священников мы привезли, и я ответил, что никого не привез. Я служил с местными священниками, крестил местных людей. Вопрошающий был поражен.

#### Были ли негативные впечатления?

Я понимал, куда я еду. Не всегда ведь все хорошо и в благополучных странах. К примеру, несколько лет назад я был в Париже. Ожидал увидеть «прекрасный Париж», а увидел спящих нищих, лежащих посреди дороги, грязь и вонь. На бульваре Сен-Жермен лежит поперек тротуара человек и спит. Или же в метро заходишь, запах ужасный. Или окраинные районы, некоторые из них просто опасно посещать, рискуешь быть ограбленным или

На богослужении в Кот-д'Ивуаре



Во время визита в Бенин. 2024 г. (вверху)

Встреча с Президентом ЦАР Фостен-Арканжем Туадера (внизу) побитым. Это неприятно поражает, потому что не соответствует нашим стереотипам. А в Киншасе, например, или в Малави, или в Замбии, или в Кении — я знал, куда еду, и увидел то, что и ожидал. Есть легкий драйв, потому что ты едешь по африканскому городу и из окна видишь жизнь такую, которую раньше никто другой не видел. Но особенно поразило то, что бывают целые районы, где нет автомобилей, ездят только мотоциклы, мототакси, велосипеды, даже повозки, запряженные животными. Используются простые орудия труда.





И очень много людей. В Африке нет таких проблем с рождаемостью, как у нас. Семьи многочадные, в Уганде, к примеру, по статистике в среднем каждая женщина рожает больше шести детей. Дети очень любознательные. У маленьких детей практически нет игрушек, и с ними не сюсюкаются, они с самого крошечного возраста уже привязаны к земле. Я обратил внимание, что они не капризничают. Стоит толпа детей за пишей, и никто не плачет, потому что никто не обратит внимания. При этом они очень восприимчивые, любопытные. Им больше надо. Дети идут с утра в школу много километров, очень ценится образование, на дорогах толпы детей, пешком идущие в школы на большие расстояния.

В Африке в некоторых странах бывает и голод, но такого, чтобы на улице лежали тела, я не видел. Зачастую это выражается в недоедании и в потреблении однообразной пища низкого качества.

Существует нехватка питьевых источников — их мало. А еще слоны могут прийти и выпить всю воду. Поскольку источник — это ограниченный объем воды, слоны могут целиком его выпить. О таком я слышал.

Животные также представляют собой одну из проблем для жителей Африки, хотя местные жители к этому подготовлены. Известны случаи, когда слон затаптывал детей. В ЮАР, когда я там был в первый раз, какой-то местный проповедник пошел крестить на реку людей, и его съели крокодилы.

Когда я проводил крещение в озере Виктория, у меня был спор с местным духовенством. Как любой русский человек, я перед поездкой почитал интернет, подготовился. В озере Виктория очень много крокодилов. «Владыка, — сказали мне, — здесь нет крокодилов». — «Как же, если известно, что в озере Виктория много крокодилов?!» — «Владыка, спокойно, в озере Виктория есть крокодилы, но здесь их нет, потому что здесь пристань недалеко, здесь нет еды. Вы же не видите бегемотов? Где есть бегемоты, там есть и крокодилы. Здесь нет ни тех, ни других. Поэтому давайте садиться в лодки». И я как верующий христианин пошел крестить людей, зная, что в озере Виктория крокодилы есть.

В другом месте мы крестили людей не в реке, потому что она кишела крокодилами,

а в канале, отделенном от реки небольшим барьерчиком. Я решил посмотреть заграждение между основной рекой и этим каналом. Несколько метров. Хотя известно, что крокодилы сильные животные, очень быстро передвигаются по суше. Тем не менее мы с верой крестили в канале. Местные объяснили, что здесь нет крокодилов — зачем крокодилу плавать здесь, если пищи ему тут нет, антилопы не бегают, а люди могут убить.

Однажды мы ехали на машине по ЮАР. Дорогу переходили три бабуина. Мы аккуратненько остановились, пропустили бабуинов и поехали дальше. Если бабуин нападет на машину, мало не покажется. Просто так, без причины, конечно, никто ни на кого не нападает.

#### Как получается, что люди тысячами приходят на Крещение?

Оглашаемые готовятся к Крещению, которое иногда происходит во время визита епископа. Выглядит это, конечно, очень впечатляюще. В Малави мы крестили на берегу озера. Люди были очень хорошо подготовлены к таинству. Меня поразило, как они все вместе читали Символ веры.

Ощущение, что все происходит серьезно, меня не покидало никогда. Везде, куда приезжал, я встречал людей, общины. Когда люди причащаются, они это делают очень организованно. То есть видно, что я не первую Литургию для них совершаю. Их гостеприимство и радушие производит очень серьезное впечатление. Служение Литургии, конечно, для меня совершенно удивительно на фоне деревенских хижин, африканской природы, под банановыми листьями, это непередаваемое ощущение. И множество людей, которые искренне участвовали в Литургии. Это не согнанные откуда-то насильно люди, а община. Это очень радует.

#### Какой вы видите миссию Экзархата?

Миссия одна — помочь войти в Царство Небесное и обрести жизнь вечную. Огромной ошибкой будет заниматься внешнеполитическими вопросами. Наша задача — делать церковное дело, как у врачей — лечить, у поваров — готовить пищу, у нас — спасать для Царства Небесного. Всегда и везде спасать свою душу и души тех, кого Господь нам дал. За это с нас и спросится. Поэтому миссия Экзархата только одна — служить Литургию, совершать



Сфера пастырской ответственности Южноафриканской епархии: Южноафриканская Республика, Королевство Лесото, Королевство Эсватини, Республика Намибия, Республика Ботсвана, Республика Зимбабве, Республика Мозамбик, Республика Ангола, Республика Замбия, Республика Малави, Республика Мадагаскар, Республика Маврикий, Союз Коморских Островов, Объединенная Республика Танзания, Республика Кения, Республика Уганда, Республика Руанда, Республика Бурунди, Демократическая Республика Конго, Республика Конго, Габонская Республика, Республика Экваториальная Гвинея, Демократическая Республика Сан-Томе и Принсипи. В состав Южноафриканской епархии был включен ставропигиальный приход Московского Патриархата в Южноафриканской Республике.

Таинства Церкви, заниматься проповедью Слова Божьего, проповедовать Евангелие, крестить людей, готовиться к жизни вечной. И делать это так же хорошо, как и в России.

Важный момент: в Церкви — и в Африке, и в России — все церковные проекты работают только тогда, когда они производны от церковной жизни. А все остальное — фальшь. Когда мы что-то пытаемся сделать ради отчетности, галочки, фотографий, все чувствуют эту ложь. И в России точно так же. Но искренняя любовь к Богу и ближнему, стремление жить в Церкви и исполнять заповеди Божии являются залогом жизнеспособности всякого социального проекта, потому что создается от сердца, искренне, по-настоящему. Соответственно, делами надо заниматься искренне, чтобы те, кто с нами трудятся, понимали, что мы делаем то, что реально и существенно. Мы не создаем ничего нового,

Новая водная скважина в Замбии



Сфера пастырской ответственности Североафриканской епархии: Арабская Республика Египет, Республика Судан, Республика Южный Судан, Федеративная Демократическая Республика Эфиопия, Государство Эритрея, Республика Джибути, Федеративная Республика Сомали, Республика Сейшельские Острова, Центральноафриканская Республика, Республика Камерун, Республика Чад, Федеративная Республика Нигерия, Республика Нигер, Государство Ливия, Тунисская Республика, Алжирская Народная Демократическая Республика, Королевство Марокко, Республика Кабо-Верде, Исламская Республика Мавритания, Республика Сенегал, Республика Гамбия, Республика Мали, Буркина-Фасо, Республика Гвинея-Бисау, Гвинейская Республика, Республика Сьерра-Леоне, Республика Либерия, Республика Кот-д'Ивуар, Республика Гана, Тоголезская Республика, Республика Бенин. В состав епархии также были включены ставропигиальные приходы Московского Патриархата в Арабской Республике Египет, Тунисской Республике и в Королевстве Марокко.

ничего не перестраиваем заново по собственной прихоти. Русская Церковь имеет определенный опыт церковной жизни, но Господь дает нам возможность приложить этот опыт к новым ситуациям, там, где люди подобного опыта не имеют. Туда мы должны привнести все хорошее, что умеем.

Чтобы реализовать такие проекты, должен быть стержень. В Церкви это богослужение, молитва, духовная жизнь. Если есть этот стержень, все остальное получится: форумы, конференции, издания книг, съемки фильмов, социальные, образовательные, миссионерские проекты.

Для обеспечения богослужебной жизни важна организация церковной структуры. Необходимо создавать приходы, назначать настоятелей, организовывать приходскую жизнь.

Насущным вопросом остается строительство храмов и их материально-техническое обеспечение. Не менее значимыми являются социальные проекты, помощь ближнему во всех смыслах. Реализуем все это исходя из наших возможностей. Перспективными являются образовательные процессы, в этой области решаем задачи по обучению приходских катехизаторов, миссионеров. Стоит также задача пастырского окормления русских людей: военнослужащих, учащихся в школах, преподавателей и других.

Отдельная образовательная задача — обучение активных и инициативных матерей и вообще женщин, которые объединяются в Mother's Union — Союз матерей. Такие союзы есть на многих православных африканских приходах, они проводят свои собрания, их членами являются в основном взрослые женщины, мамы и бабушки в возрасте 40–60 лет. Эти союзы весьма активны.

Отделы Экзархата, комиссии — это дело будущего, потому что мы в начале пути. Но на уровне рабочих групп у нас они уже есть: миссионерская, образовательная, социальная, юридическая и другие.

#### Как проходит подготовка местного духовенства?

Местное духовенство, во-первых, те, кто пришли к нам от греков, пришли в сущем сане. Многие из них окончили духовную семинарию в Найроби, в Кении или другие учебные заведения. И для них, мы думаем, будут открыты курсы повышения квалификации. Есть еще онлайн-курсы в Московской духовной академии, есть курсы отца Парфения Дансу в Котд'Ивуаре для франкоязычных братьев. Духовное образование будущие священнослужители получают в семинариях, а для дополнительного образования есть различные курсы.

Мы будем развивать онлайн-обучение. Но есть несколько проблем. Африканцы не так сильно привязаны к гаджетам, как мы, что в общем-то положительный момент, но в ситуации с онлайн-курсами вызывает сложности. Кроме того, не везде хороший интернет. Однако и эта проблема решается.

Расскажите о переводах богослужебной литературы на местные языки, как и чьими силами осуществляется эта работа?

Переводы богослужебной литературы — одна из наших первоочередных задач. Мы уже давно приступили к этому вопросу, хотя все равно пока находимся в начале пути. Мы поставили перед собой задачу, если Господь даст нам время и силы, сделать переводы богослужебных книг на все основные языки стран Африки.

Кроме того, мы делаем не только переводы книг, но пишем и переводим различные специальные указания, разъяснения, как совершать то или иное действие, обряд, таинство. Ведь приходится большое число людей учить. Особенно тому, что касается таинства Исповеди — люди его не знают. Мы создали брошюры и перевели их на разные языки. Занимаемся вопросами запасных Святых Даров — их хранения, причащения на дому.

Сегодня мы находимся на стадии формирования команды. Людей больших и малых, тех, кому это интересно. У нас много неравнодушных священников, которые нам помогают, и онлайн-технологии для нас очень большое подспорье. Если раньше надо было всем собираться, то теперь некоторые священники, которые участвуют в нашей деятельности, живут и служат дома, а работают с помощью онлайн-технологий: готовят тексты, переводы. Мы ищем переводчиков, носителей языка.

Среди активных помощников Экзархата сегодня священник Георгий Максимов, мой ближайший помощник, с которым мы вместе трудимся. Отец Тигрий Хачатрян курирует образовательное направление. Сейчас в нашу команду вливается епископ Луховицкий Евфимий, который был несколько лет викарием Святейшего Патриарха, а сейчас назначен викарием в Экзархат. Он также будет помогать в наших общих трудах.

#### Какие богослужения совершаются сейчас на африканских приходах?

В основном, конечно, воскресная Литургия. Иногда к ней присоединяется в начале утреня. Вечерняя служба — большая редкость. Таинства совершаются. Относительно других богослужений суточного круга — все будет пошагово. Нужно быть деликатным, внимательным. Будем передавать церковное предание по мере возрастания наших братьев.

В Африке нет сильных крупных монастырей. А монахи и монахини есть — священники, сестры и ищущие монашества. Мы некоторых привозили в Россию на практику. Еще будем привозить. Тема будущего — создание в Африке первых монастырей.

#### Как местные жители, прихожане храмов Экзархата реагируют на вас лично?

Хорошо. Я принял для себя некоторые решения и потом понял, что не ошибся. Максимально убрал весь русский традиционный архиерейский протокол. В Африке я надеваю рясу только на большие важные встречи: с президентами, министрами, послами, государственными чиновниками, на официальные мероприятия. А так я хожу в подряснике, с посохом и в скуфье. Службу служим иерейским чином. Стараюсь с уважением относиться к местным языкам. В англоязычных странах служу на английском языке, где распространен суахили — говорю некоторые возгласы на этом языке. Максимально, чтобы священники чувствовали мирную братскую атмосферу Литургии.

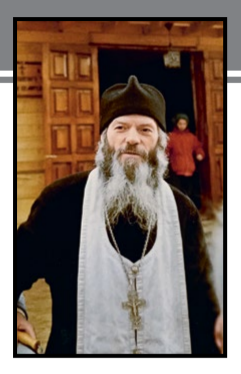
## Неотъемлемой частью африканской культуры являются песни и танцы— проявляется ли это в богослужениях?

Как это происходит: я приезжаю на приход, выхожу из машины. Меня встречает толпа прихожан вместе со священником. И они в мою честь поют, играют на музыкальных инструментах и иногда танцуют. С пением и танцами мы идем к храму. Это традиционная часть встречи, так принято, это красиво. Выглядит поразительно такой «чин» встречи. И главное, что поют песни специально в честь гостя. На богослужении все стоят и молятся. А после Литургии — продолжение праздника, песни и танцы.

Судя по новостным материалам, ваши визиты воспринимаются местными жителями радостно и дружелюбно. Каким их духовным чаяниям отвечает современная миссия Русской Православной Церкви?

С одной стороны, к нам есть большое доверие. Люди видят, что мы большая и серьезная Церковь, которая действительно делает дела, поэтому местное население относится с уважением. А с другой — конечно, Господь открывает сердца людей. По любви к Богу люди тянутся к Церкви, приходят в те общины, к которым лежит сердце.

### Вечная память



Протоиерей Николай Струков 20.11.1940 – 13.10.2024

13 октября отошел ко Господу почетный настоятель Пантелеимоновского прихода города Жуковского протоиерей Николай Струков.

Протоиерей Николай Струков родился 20 ноября 1940 года в селе Жилино Люберецкого района Московской области.

В 1964 году окончил Московский институт инженеров землеустройства и заочно Московский инженерно-строительный институт, начал трудовую деятельность в производственных и проектно-строительных организациях химического комплекса.

Во второй половине 1980-х годов возглавил отдел капитального строительства Экспериментального машиностроительного завода имени В. М. Мясищева, участвовал в восстановлении Свято-Троицкого Ново-Голутвина монастыря в Коломне. Накопленный опыт инженера-строителя оказался как нельзя кстати. Монастырь возрождался в тяжелейших условиях и очень нуждался в профессионалах.

Шестого октября 1991 года митрополитом Крутицким и Коломенским Ювеналием Николай Струков был рукоположен во пресвитера.

В 1992 году отца Николая перевели в штат храма Владимирской иконы Божией Матери села Быково. Он начал окормлять Быковскую участковую больницу, находившуюся на территории города Жуковского. Выделить комнату для бесед с людьми не было возможности. Тогда отец Николай обратил внимание на маленькое обгоревшее здание бывшего физиотерапевтического корпуса, которое задумал восстановить как часовню. Однако митрополит Ювена-

лий благословил отца Николая не на открытие часовни, а назначил настоятелем храма в честь великомученика и целителя Пантелеимона. Это случилось 30 декабря 1994 года. И тогда начались усиленные строительные работы по возведению алтаря.

Шестого апреля 1995 года в Пантелеимоновской церкви состоялась первая Божественная литургия. Люди молились в храме, а в алтаре богослужение совершалось в буквальном смысле на льду и под открытым небом. В течение трех лет продолжалось расширение храма, так как количество прихожан росло. В 1999—2000 годах была возведена Иверская церковь с купелью для крещения.

Однако и два храма не смогли вместить всех желающих. В связи с этим в апреле 2004 года после молебна началась заливка фундамента Преображенской церкви на тысячу человек, великое освящение которой состоялось 19 августа 2013 года. В этот же день отца Николая назначили первым благочинным новоучрежденного Жуковского церковного округа.

Таким образом, в течение 1994—2013 годов на территории Быковской больницы был создан красивейший храмовый комплекс.

В 1998 году отец Николай начал вести археологические раскопки на месте разрушенного храма Рождества Иоанна Предтечи на берегу Москвы-реки. После обретения места алтаря было принято решение возродить порушенную святыню, и в кратчайшие сроки, за четыре месяца, был возведен скромный де-

ревянный храм. А к 2017 году еще в одном микрорайоне города Жуковского была построена церковь Вознесения Господня.

Первого января 1999 года Быковская больница была закрыта. Помня, что ее здания связаны с именем русского писателя Н. Д. Телешова, который завещал использовать их на благо народа, отец Николай сделал все возможное для сохранения строений: разместил в них многочисленные бесплатные кружки, мастерские и воскресную школу. Открыл по просьбам прихожан детский сад и первую в Московской области общеобразовательную школу с русским этнокультурным уклоном, которая вошла в сеть государственных образовательных учреждений. Сегодня в ней обучается более 600 детей.

С целью духовно-нравственного и патриотического воспитания подрастающего поколения отец Николай создал на приходе аэрокосмический центр. По его инициативе начали работать центр по оказанию помощи зависимым людям и музейный комплекс, включающий четыре (церковный историкокабинета археологический, имени преподобномученицы великой княгини Елисаветы Феодоровны, имени писателя Н. Д. Телешова, истории Быковской больницы) и шесть музеев (политехнический; истории города Жуковского, отечественной авиации и космонавтики; радиоэлектроники; народного декоративного искусства России; минералов и окаменелостей; музейная коллекция слоников).

Протоиерей Николай был одним из организаторов и главным идейным вдохновителем городского праздника в честь жен-мироносиц (проводится в городе с 2001 года) и Детского авиационно-космического салона (ДАКС).

Беспокоясь о судьбе пожилых и тяжелобольных людей, отец Николай



организовал строительство здания богадельни и лично занимался его оснащением. Сейчас здесь свою лечебную деятельность ведет Елисаветинский филиал больницы святителя Алексия.

За усердное служение Церкви Христовой протоиерей Николай был отмечен многими церковными богослужебно-иерархическими наградами вплоть до права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами по «Отче наш...» (2023).

За труды на благо Святой Церкви был удостоен Патриарших и епархиальных наград: ордена преподобного Сергия Радонежского III степени (2000), ордена благоверного князя Даниила Московского III степени (2005), ордена святого Иннокентия, митрополита Московского и Коломенского, III степени (2013), медали «В память 100-летия восстановления Патриаршества в Русской Православной Церкви» (2017), ордена преподобного Серафима Саровского III степени (2020), медали «В память 1000-летия преставления равноапостольного великого князя Владимира» (2015), медали «За усердное служение» III степени (2010), медали «За усердное служение» II степени (2015), медали «За усердное служение» I степени (2016), а также медали ордена «За заслуги перед Отечеством» II степени и почетного знака «За сбережение народа».

С февраля 2021 года протоиерей Николай Струков являлся почетным настоятелем Пантелеимоновского храма города Жуковского и духовником Коломенской епархии Московской митрополии. В том же году ему было присвоено звание «Почетный гражданин города Жуковского».

На протяжении почти тридцати лет служения на Пантелеимоновском приходе отец Николай находился в храме с раннего утра до поздней ночи. Множество людей шли к нему за советом и помощью. Все отмечали его простоту, доброту и отзывчивость. Он снискал искреннюю любовь и уважение не только жуковчан, но и жителей других городов.

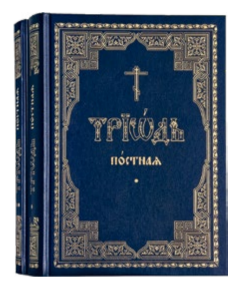
Протоиерей Николай Струков погребен у алтаря Пантелеимоновской церкви.

Господь да упокоит душу служителя Своего в селениях праведных! Вечная ему память!

Анастасия Николаевна Мухина



### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



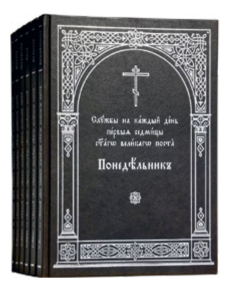
## Триодь постная в двух частях (комплект)

Богослужебная книга содержит молитвословия, предназначенные для дней, предшествующих Святой Четыредесятнице, для Великого поста и для Страстной седмицы. Она охватывает часть богослужебного круга от Недели о мытаре и фарисее до Великой Субботы включительно. Книга аналойного формата (размер 218 × 294 мм), в двух частях, напечатана шрифтом Киприан, в две краски на качественной офсетной бумаге.

#### Службы первой седмицы Великого поста в шести книгах (комплект)

«Службы на каждый день первыя седмицы Святаго Великаго поста» — переработанное издание любимого священнослужителями и певчими двухтомника, впервые выпущенного в свет в 1904 году Московской синодальной типографией, а позже с сокращениями переизданного гражданским шрифтом Издательским отделом Московской Патриархии.

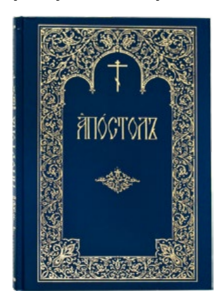
Издание значительно переработано с учетом отзывов и практиче-



ских пожеланий священнослужителей.

В отличие от предыдущих версий, этот комплект включает практически все молитвословия в полном изложении (за исключением минейных), которые необходимы для богослужения на каждый день первой седмицы Великого поста. Каждому дню седмицы посвящен отдельный том.

Книги аналойного размера ( $207 \times 284$  мм) в твердом переплете с тиснением, напечатаны в две краски традиционным церковносла-



вянским шрифтом на тонированной офсетной бумаге.

#### Апостол богослужебный

Богослужебная книга. Основной текст Апостола напечатан крупным, хорошо читаемым церковнославянским шрифтом. Прокимны и аллилуиарии легко выделяются среди уставных указаний, набранных более мелким шрифтом. Соответствует традиционным изданиям Апостола и содержит книги Священного Писания Нового Завета — Деяния святых апостолов и апостольские послания. На полях указаны номера церковных зачал, внизу страницы помещены вводные слова для чтения на богослужении. В разделе, содержащем прокимны, тексты прокимнов и аллилуиариев приводятся полностью, без сокращений. Апостол включает богослужебные тексты новомученикам и исповедникам Церкви Русской. В разделе прокимнов общих святым добавлены прокимны, указания апостольских чтений, аллилуиарии и причастны из общих служб новомученикам и исповедникам Церкви Русской XX века. Месяцеслов включает имена святых, прославленных в последние годы, с указанием соответствующих прокимнов и апостольских чтений.

Книга большого формата, в твердом переплете. Текст напечатан в две краски и богато украшен изящными буквицами, вязью и орнаментами, выполненными в традициях древнерусских книг. Апостол выпущен в нескольких вариантах переплета: вишневый — праздничный и темно-синий — подходящий для вседневного или постового богослужения.