Грех настолько вошел в человеческую жизнь, в природу человеческую, что бороться с грехом — и каждый может подтвердить мои слова — невероятно трудно. Как говорит апостол Павел, делаю то, чего не хочу, но это совершает гнездящийся во мне грех (см. Рим. 7, 19–20). Человек осознает, что воровать плохо, но в какой-то момент наступает помрачение ума, желание во что бы то ни стало обогатиться, и забываются все заповеди, все законы. А потом, даже если наказания удалось избежать, как часто человек расплачивается угрызениями совести, особенно если последствия его дел очень навредили другим.

Другими словами, грех, совершаемый нами, никуда не уходит — он только может быть прощен Господом. А первородный грех, определивший греховную траекторию развития человеческой цивилизации, действительно уничтожен на Кресте Самим Господом, и нет больше непреодолимой силы, которая бы влекла человека ко греху. Есть только одна сила — это наша свободная воля и наше произволение. А потому Церковь и предлагает каждому своему члену, да и всему миру, такое важное и такое целительное свойство избавления от греха, как покаяние. Когда человек приносит искреннее покаяние пред Богом, когда он, не жалея себя и не стесняясь никого, пред лицом Божиим исповедует свой грех, а затем и пред священником, пред крестом и Евангелием, то Господь прощает человеку этот грех. Но это не индульгенция, не прощение за деньги, которые богатый человек мог принести, — это ответ на искреннее покаяние, когда кающийся не просто повторяет на исповеди слова «грешен» или «грешна», но осознанно, всеми своими чувствами становится врагом собственному греху. Он ненавидит этот грех, он стремится избавиться от него всеми силами, и тогда Господь идет навстречу, и мало-помалу человек от греха избавляется.

Другими словами, мы спасаемся не своими собственными силами, потому что никаких сил не хватит, чтобы войти в Царствие Божие, а мы спасаемся благодатью Божией. *Благодатью вы спасены через веру, но сие не от вас, Божий дар, не от дел, чтобы никто не хвалился* (Еф. 2, 8–9), говорит апостол. Не от дел, не оттого, что мы принесли что-то в церковь, и даже не потому, что мы что-то доброе сделали, а благодатью Божией. А благодать Божия дается нам по нашей вере, по нашей молитве и по нашим добрым делам. Вот так и замыкаются в единую цепь сила Божия, спасающая нас от греха, избавляющая нас от гнета, содействующая нашему спасению в этой жизни и жизни вечной, и наши собственные усилия.

#### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из проповеди Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла 27 сентября 2024 года, в праздник Всемирного Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня, после Божественной литургии в храме преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, в Котловке г. Москвы

#### ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

# СОДЕРЖАНИЕ

#### ноябрь 11 [996] 2024

#### Официальная хроника

- 4 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 11 Патриарший визит в Санкт-Петербургскую митрополию
- 12 Патриарший визит в Сочинскую епархию
- 14 Первосвятительский визит в Смоленскую митрополию
- 16 Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Собрании игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви
- 26 Определения Священного Синода
- 42 Наречение и хиротония архимандрита Вячеслава (Сорокина) во епископа Канского и Богучанского
- 46 Наречение и хиротония архимандрита Феогноста (Ильницкого) во епископа Бронницкого

#### Епархия

50 Митрополит Курский и Рыльский Герман В основе пастырского служения— благоговейное предстояние пред Богом

Алексей Реутский
 В тылу прифронтовом
 Курская епархия в условиях контртеррористической операции

#### Церковь и общество

68 Алексей Реутский
Я никогда так не молился
Настоятель суджанского храма спас
около ста земляков

#### Жизнь Церкви

73 *Елена Алексеева* Между Москвой и Троице-Сергиевой лаврой

#### Летопись святости

82 Протоиерей Валентин Асмус Святой мученик Михаил Новоселов

#### **Чтение**

94 Книги издательства Московской Патриархии

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

**Павел, митрополит Крутицкий и Коломенский,** Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

#### Николай, епископ Балашихинский

#### и Орехово-Зуевский,

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

#### Владимир Легойда,

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

Протоиерей Петр Иванов, ответственный редактор

«Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

**Никандр, митрополит Наро-Фоминский,** викарий Святейшего

Патриарха Московского и всея Руси

**Иерей Владислав Мишин,** исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

**Протоиерей Владимир Клюев,** ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

#### **РЕДАКЦИЯ**

Главный редактор епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

Фоторедактор Татьяна Поздеева

Корректоры Ольга Грецова, Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

Распространение: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

**Интернет:** www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik;

www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

В номере использованы материалы Пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

**Фото:** иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов, МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com

**На 1-й странице обложки:** Административное здание и храм преподобного Серафима Саровского. Фото пресс-службы ХПП «Софрино»

**Адрес редакции:** 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

**Отпечатано:** ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3A

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация

«Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

#### вот. мы живы

Эти слова святого апостола Павла, сказанные в связи с перечислением множества перенесенных им тягот (2 Кор. 6, 9), мы можем отнести и к тем испытаниям, которые были в истории и которые Церковь переживает сегодня. Христос всесильной десницей ведет народ Свой, дает силу и смелость, духовную крепость и милость сердца, чтобы верные могли исполнить должное. Пример неизменного самоотвержения и жертвенного служения показывает наш Первосвятитель, обнимающий попечением все дела церковного управления, молитвой и проповедью укрепляющий и наставляющий своих чад. Труды Священного Синода, Высшего Церковного Совета, общение с игуменами и игумениями и размышления о сути монашеского подвига, посещения Северной столицы, Смоленска и Сочи — таковы вехи служения Святейшего Владыки, о которых мы рассказываем. На Курской земле мирное течение жизни было прервано вторжением жестокого и безжалостного противника. Горе ближнего не испугало православных людей. Помощь беженцам, спасающимся от смерти и ран, унижений и пленения, объединила всех: митрополита и приходского священника, монастырских иноков и мирян. Благодатная сила веры Христовой, воспринятая в древние времена, на протяжении веков питала русскую душу, помогала даже в тягостных условиях торжества безбожия хранить верность Евангелию, к чему творчески и бесстрашно стремился современник святителя Тихона — мученик Михаил Новоселов. Православие во все века оставляло материальные свидетельства исповедания истины. Это верно и для нынешнего дня: от скромных возможностей советского времени церковное производство в Софрино развилось до сложного комплекса, изготовляющего все, что благопотребно для богослужения и благочестивой жизни. По ней нас пусть и узнают.

# Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла



**24 сентября** в зале Высшего Церковного Совета кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил работу очередного заседания Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви. После вступительного слова Его Святейшества

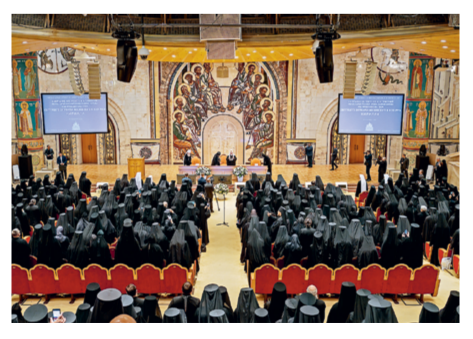
митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий представил тему учебного курса «Нравственная основа семейной жизни». Затем Преосвященный епископ Луховицкий Евфимий сделал сообщение о деятельности Синодального миссионерского отдела. Митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений сделал доклад о ходе преобразования воскресных школ в соответствии с «Дорожной картой первоочередных мер по формированию и развитию благоприятных условий для духовного просвещения детей в приходских общинах Русской Православной Церкви». Был рассмотрен протокол заседания Высшего Церковного Совета от 26 июня 2024 года, после чего иеромонах Геннадий (Войтишко), руководитель Сектора приходского просвещения Синодального отдела религиозного образования и катехизации, выступил в качестве содокладчика по пункту повестки дня, касавшемуся преобразования воскресных школ.

25 сентября в Зале церковных соборов кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял участие в Собрании игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви. В собрании приняли участие ряд архиереев, игумены и игумении монастырей из епархий Русской Православной Церкви. Открывая заседание, митрополит Каширский



Феогност, председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству, приветствовал Святейшего Патриарха Кирилла от лица всех собравшихся. Предстоятель Русской Православной Церкви обратился к участникам собрания с основным докладом. Затем с докладом «"Блажени непорочнии в путь, ходящии в законе Господни (Пс. 118, 1)". О путях познания Бога в монашестве» выступил епископ Егорьевский Мефодий, наместник Николо-Угрешского став-

ропигиального мужского монастыря, ректор Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета, и. о. председателя Синодальной библейско-богословской комиссии. Епископ Павлово-Посадский Силуан, заместитель управляющего делами Московской Патриархии, представил доклад на тему «Монашеское послушание как аскетическое творчество». После доклада епископа Силуана Святейший Владыка поделился размышлениями о духовничестве и роли







духовника. Затем Святейший Патриарх Кирилл ответил на ряд вопросов участников собрания.

**26 сентября**, в канун праздника Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы. После

великого славословия Предстоятель Русской Православной Церкви совершил чин Воздвижения Креста.

**27 сентября**, в праздник Всемирного Воздвижения Честного и Животворящего Креста Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме преподобной Евфросинии, великой княгини Московской,



в Котловке г. Москвы. За Литургией Святейший Патриарх Кирилл рукоположил диакона Сергия Ершова, студента Московской духовной академии, в сан пресвитера. По окончании Литургии епископ Раменский Алексий, личный секретарь Святейшего Патриарха Кирилла, настоятель подворья Патриарха Московского и всея Руси при храме преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, в Котловке г. Москвы, приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству икону святых покровителей храма — преподобной Евфросинии Московской и благоверного князя Димитрия Донского. Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. На память о богослужении в дар приходу Святейший Патриарх Кирилл передал икону Божией Матери «Всех скорбящих Радость», владыке Алексию в благодарность за труды памятную панагию. Затем состоялось вручение церковных наград. Во внимание к помощи храму преподобной Евфросинии Московской в Котловке г. Москвы руководитель фонда «Тайницкий сад» А. Н. Иванников был награжден орденом благоверного





князя Даниила Московского III степени; первый заместитель министра культуры Российской Федерации С. Г. Обрывалин, первый заместитель руководителя аппарата мэра и Правительства Москвы, управляющий делами мэра и Правительства Москвы А. Э. Зель, А. А. Елисеев, генеральный директор предприятия «Дорожно-строительное управление № 9» С. М. Овсепян — Патриаршей памятной иконой.

7 октября Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл прибыл в подмосковный Сергиев Посад, где принял участие в открытии Государственного бюджетного стационарного учреждения социального обслуживания Московской области «Семейный центр имени А. И. Мещерякова» — центра постинтернатного сопровождения для слепоглухих. В учреждении одновременно смогут находиться 200 человек в возрасте от 18 до 40 лет из Подмосковья и других регионов России. Около ста подопечных центра будут проживать в нем постоянно, еще столько же пациентов учреждения будут находиться в нем в режиме дневного пребыва-

ния. Кроме того, здесь будут проходить реабилитацию участники СВО с ранениями слуха и зрения. В церемонии открытия также участвовали губернатор Московской области А. Ю. Воробьев, статс-секретарь заместитель министра обороны Российской Федерации А. Е. Цивилева. По адаптированным программам воспитанники Центра будут получать образование, полезные практические навыки и востребованные профессии. Обучение будет вестись по 12 специальностям, среди которых швея, ткач, кухонный рабочий, плотник, мастер по обработке цифровой информации, изготовители свечей, мыла, художественных изделий из керамики. В учреждении созданы специальные мастерские для профобучения.

Затем Предстоятель Русской Православной Церкви проследовал в Троицкий собор, где совершил славление и поклонился честным мощам преподобного Сергия Радонежского. Святейший Владыка также поклонился иконе преподобного Андрея Рублева «Троица» и святыням Никоновского придела и Серапионовой палаты. В Троицком соборе Святейший Патриарх Кирилл возглавил служение

малой вечерни с чтением акафиста преподобному Сергию.

7 октября, в канун дня преставления преподобного Сергия, игумена Радонежского, всея России чудотворца, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в Троицком соборе Свято-Троицкой Сергиевой лавры. По традиции архиерейские богослужения в этот день совершались и в других храмах лавры. Всенощное бдение в Успенском соборе обители возглавил митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий, в Сергиевском трапезном храме — митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, в Покровском академическом храме — митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений, в храме преподобного Иоанна Лествичника — митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, в Черниговском скиту митрополит Астраханский и Камызякский Никон.

**8 октября**, в день преставления преподобного Сергия, игумена Радонеж-



ского, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Успенском соборе Свято-Троицкой Сергиевой лавры. Его Святейшеству сослужил собор архипастырей Русской Православной Церкви, представители Поместных Православных Церквей и многочисленное духовенство. За Литургией Святейший Патриарх Кирилл рукоположил диакона Стефана Букурова, студента-магистранта Московской духовной академии, в сан пресвитера. Епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству ковчег с частицами святых мощей преподобного Сергия Радонежского, святителя Иннокентия Московского, просветителя Сибири и Аляски, преподобного Максима Грека и преподобного Антония Радонежского. Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим с Первосвятительским словом. В этот день по традиции архиерейские богослужения совершались и в других храмах лавры. Служение Божественной литургии в Троицком соборе возглавил митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; в Сергиевском трапезном храме — митрополит Крутицкий и Коломенский Павел, Патриарший наместник Московской митрополии; в Свято-Духовом храме — митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей; в Покровском академическом храме — митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений, председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации; в храме преподобного Иоанна Лествичника Московской духовной семинарии — митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; в Черниговском скиту — митрополит Астраханский и Камызякский Никон.

**8 октября**, в день памяти преподобного Сергия Радонежского, по окончании Литургии в Успенском соборе Свято-Троицкой Сергиевой лавры, в Патриарших покоях обители Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл вручил церковные награды ряду архиереев, клириков и насельников лавры, отмечающих в этом году памятные даты и особо потрудившихся на благо Святой Церкви.

Патриарших наград были удостоены: митрополит Воронежский и Лискинский Сергий — ордена преподобного Сергия Радонежского І степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 75-летием со дня рождения; митрополит Оренбургский и Саракташский Петр — ордена преподобного Серафима Саровского II степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 70-летием со дня рождения; архиепископ Новороссийский и Геленджикский Каллистрат — ордена преподобного Серафима Саровского III степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 50-летием со дня рождения; епископ Ишимский и Аромашевский Тихон — ордена преподобного Серафима Саровского II степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 70-летием со дня рождения; епископ Видновский Тихон — ордена святителя Алексия, митрополита Киевского, Московского и всея Руси, III степени во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 25-летием архиерейской хиротонии; епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 55-летием со дня рождения; епископ Ейский и Тимашевский Павел — ордена преподобного Серафима Саровского III степени во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 50-летием со дня рождения; архимандрит Платон (Панченко), насельник Троице-Сергиевой лавры, духовник Московского подворья Успенского Пюхтицкого ставропигиального женского монастыря, — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 80-летием со дня рождения; игумен Иосия (Сидунов),

настоятель храма Благовещения Пресвятой Богородицы подворья Троице-Сергиевой лавры, — ордена преподобного Серафима Саровского III степени во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 50-летием со дня рождения; иеромонах Евгений (Тютин), настоятель Новогорского подворья Троице-Сергиевой лавры в Химках, — медали ордена преподобного Сергия Радонежского во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи с 50-летием со дня рождения; иерей Борис Мурзин, настоятель храма Архангела Михаила г. Пушкино Московской области, — благословенной Патриаршей грамоты во внимание к трудам на благо Святой Церкви.

**10 октября** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с заместителем председателя Правительства Российской Федерации Д. Н. Чернышенко.

Во внимание к помощи Сочинской епархии Предстоятель Русской Православной Церкви вручил Д. Н. Чернышенко Патриарший знак «За труды по духовно-нравственному просвещению». В ходе дальнейшей беседы обсуждались различные вопросы церковно-государственных отношений, в частности, проекты по развитию Соловецкого архипелага, паломнического туризма, вопросы просветительской деятельности среди детей и молодежи.

**14 октября**, в праздник Покрова Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл молился за Божественной литургией в храме благоверного князя Александра Невского в одноименном скиту близ Переделкина.

**15 октября** Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл в храме благоверного князя Александра Невского в одноименном скиту близ Переделкина совершил панихиду по приснопоминаемому митрополиту Никодиму (Ротову; 1929–1978) в связи с тем, что исполнилось 95 лет со дня рождения приснопамятного владыки — учителя и духовного наставника Его Святейшества. В этот же день Святейший Патриарх Кирилл направил обращение архипастырям, пастырям, монашествующим и мирянам Санкт-Петербургской митрополии в связи с 95-летием со дня рождения митрополита Никодима.

16 октября в Патриаршем зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве под председательством











Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла и заместителя председателя Правительства Российской Федерации Д. Н. Чернышенко состоялось заседание Попечительского совета Фонда по сохранению и развитию Соловецкого архипелага.

16 октября, в преддверии празднования Дня отца, традиционно отмечаемого в третье воскресенье октября, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл в Тронном зале кафедрального соборного Храма Христа Спасителя в Москве встретился с представителями Всероссийского общественного движения «Отцы России». В благословение на труды Предстоятель Русской Православной Церкви вручил гостям икону благоверного князя Димитрия Донского.

**18 октября**, в день памяти святителей Московских Петра, Феогноста, Алексия, Киприана, Фотия, Ионы, Геронтия, Иоасафа, Макария, Филиппа,

Иова, Ермогена, Тихона, Петра, Филарета, Иннокентия и Макария, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля. Его Святейшеству сослужил сонм архипастырей и пастырей, в том числе митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий, а также протоиерей Сергий Матвеев, секретарь Нижегородской епархии, игумены монастырей, руководители отделов, благочинные округов Нижегородской епархии и другие клирики Нижегородской митрополии. За Литургией иподиакон Святейшего Патриарха Московского и всея Руси диакон Николай Смертин был рукоположен в сан пресвитера. Митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий обратился с приветственным словом к Предстоятелю Русской Церкви и преподнес в дар Его Святейшеству икону Спаса Нерукотворного. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Затем состоялось вручение

Патриарших наград: во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 60-летием со дня рождения митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий удостоен ордена святителя Макария, митрополита Московского, II степени; во внимание к помощи Нижегородской епархии и в связи с 60-летием со дня рождения полномочный представитель Президента Российской Федерации в Приволжском федеральном округе И. А. Комаров удостоен ордена благоверного князя Даниила Московского II степени; во внимание к помощи Нижегородской епархии губернатору Нижегородской области Г. С. Никитину вручен орден благоверного князя Даниила Московского II степени; во внимание к помощи Нижегородской епархии и в связи с 75-летием со дня рождения директор ФГУП «Российский федеральный ядерный центр — Всероссийский научно-исследовательский институт экспериментальной физики» В. Е. Костюков удостоен ордена преподобного Серафима Саровского I степени.

# Патриарший визит в Санкт-Петербургскую митрополию

13 октября, в Неделю 16-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме Двенадцати апостолов Иоанновского ставропигиального женского монастыря на Карповке в Санкт-Петербурге. В этот день исполнилось 50 лет со дня кончины приснопамятного отца Святейшего Патриарха Кирилла — протоиерея Михаила Гундяева (1907–1974). 15 октября исполняется 95 лет со дня рождения учителя и духовного наставника Его Святейшества митрополита Никодима (Ротова; 1929–1978). По окончании Литургии митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству две панагии и крест. Святейший Патриарх Кирилл обратился к собравшимся в храме с Первосвятительским словом.





# Патриарший визит в Сочинскую епархию



29 сентября, в Неделю 14-ю по Пятидесятнице, по Воздвижении, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл прибыл с Первосвятительским визитом в Сочинскую епархию. Предстоятель Русской Православной Церкви возглавил служение Божественной литургии в кафедральном соборе равноапостольного князя Владимира г. Сочи. Епископ Сочинский и Туапсинский Герман приветствовал Святейшего Владыку и преподнес в дар Его Святейшеству икону апостола Симона Кананита. Святейший Патриарх Кирилл обратился к верующим с Первосвятительским словом. В дар собору Первосвятитель подарил икону Божией Матери «Умиление». Святейший Владыка также поблагодарил епископа Германа за труды и вручил ему памятную панагию. Верующим были розданы иконки кубанских святых с Патриаршим благословением.

29 сентября Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл посетил федеральную территорию «Сириус» (Краснодарский край). Для Его Святейшества была проведена экскурсия по Лабораторному комплексу Научно-технологического университета «Сириус». Комплекс был открыт в 2022 году. Он позволяет одновременно проводить исследования по химии, генетике, иммунобиологии, молекулярной и клеточной биологии и другим наукам. Площадь комплекса — более 9 тыс. кв. м, в его составе — 13 ресурсных центров и 123 лабораторных помещения. В настоящее время идет работа над второй очередью лабораторного комплекса. В результате площадь комплекса увеличится еще на 7 тыс. кв. м, появятся ресурсный центр доклинических исследований, более 100 лабораторных помещений. При входе в комплекс Предстоятеля Русской Православной Церкви встречали председатель Совета федеральной территории «Сириус» Е. В. Шмелева и руководитель направления «Генная терапия» Научного центра трансляционной медицины Университета «Сириус» А. В. Карабельский. Святейший Патриарх отметил, что при использовании новых технологий, особенно в генной терапии, всегда нужно быть очень аккуратным, соблюдая правильный баланс между научными прорывами и этикой. При этом Предстоятель подчеркнул, что Церковь могла бы содействовать восприятию новых идей и технологий в народе и помогать людям понимать, для чего они нужны. Святейший Патриарх также ознакомился со строительством Концертно-театрального комплекса «Сириус» и посетил Образовательный центр «Сириус».









## Первосвятительский визит в Смоленскую митрополию

19 октября Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл прибыл с Первосвятительским визитом в Смоленскую митрополию. В начале визита Предстоятель Русской Православной Церкви посетил Свято-Троицкий Болдин мужской монастырь (с. Болдино Дорогобужского района Смоленской области). У святых врат обители Святейшего Владыку встречали: митрополит Смоленский и Дорогобужский Исидор; губернатор Смоленской области В. Н. Анохин; настоятель Свято-Троицкого Болдина монастыря архимандрит Антоний (Мезенцов); братия обители. Святейший Патриарх Кирилл проследовал в Свято-Троицкий собор, где поклонился мощам основателя



обители преподобного Герасима Болдинского и его ученика преподобного Арсения Болдинского.

20 октября, в Неделю 17-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Успенском кафедральном соборе г. Смоленска. В храме Святейший Патриарх Кирилл поклонился чудотворной Смоленской иконе Божией Матери «Одигитрия». По завершении Литургии митрополит Смоленский и Дорогобужский Исидор приветствовал Святейшего Владыку и преподнес Его Святейшеству патриаршие мантию и куколь. Предстоятель Русской Церкви обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. В дар собору Святейший Патриарх передал старинное богослужебное Евангелие, митрополиту Исидору в благодарность за труды — памятные панагию и крест, а всем клириками г. Смоленска — Евангелия. Во внимание к трудам на благо Святой Церкви и в связи со знаменательной датой со дня рождения настоятельница Спасо-Богородицкого Одигитриевского женского монастыря под Вязьмой игумения Ангелина (Нестерова) была удостоена ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской, І степени.



Затем в Смоленском епархиальном управлении состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с губернатором Смоленской области Василием Николаевичем Анохиным и главой Смоленской митрополии митрополитом Смоленским и Дорогобужским Исидором.









# Доклад Святейшего Патриарха Кирилла на Собрании игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви

25 сентября 2024 года в Москве состоялось Собрание игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви. С основным докладом на заседании выступил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл.

Преосвященные владыки, всечестные отцы, матушки игумении, дорогие братья и сестры!

Всех вас сердечно приветствую. Радуюсь этой встрече. Замечательно, что такие встречи у нас стали проходить более или менее регулярно, и это дает возможность Патриарху видеть и слышать голос монашествующих, то есть той части Церкви, на которой лежит особая ответственность за ее судьбу, за ее настоящее и будущее.

С монашеским подвигом связано в первую очередь отречение от своей воли. Но это не значит, что монах становится человеком безвольным, поддающимся любым влияниям, любым дуновениям ветра. Отречение от своей воли

не означает отречения от истины, от церковной дисциплины и, конечно, от своей веры, от своего призвания. Поэтому еще раз хочу сказать, что монашество — это совершенно особая духовная, интеллектуальная часть русского Православия, нашего православного народа. Именно поэтому для меня всегда важно участвовать в ваших собраниях, слышать ваши голоса, ваши мнения, и я призываю всех вас к активному участию в нашей работе.

Каждый раз, еще раз хочу сказать, искренне радуюсь такому общению, а по-другому, конечно, и быть не может. Если, например, взять семью, то отец всегда радуется, когда вокруг него собираются чада, особенно если они жи-

вут не в семье, а где-то далеко. Вот так же и Патриарх всегда рад видеть своих духовных чад, братьев, сестер, сыновей, которые несут свое служение во благо Церкви.

Лавры и небольшие обители, близкие и самые отдаленные монастыри, древние и новооткрытые одинаково дороги моему сердцу, ибо, как я уже сказал, особое отношение у Патриарха к монашествующим, и невидимая духовная нить связывает Первосвятителя Церкви с монашеской общиной. Конечно, в первую очередь это связь молитвенная. Знаю и чувствую, что в обителях возносится живая молитва, в том числе о Предстоятеле, а также о стране нашей, о властях, воинстве и о всем народе Божием. И моя молитва всегда о том, чтобы Господь хранил всех вас, мои дорогие, потому что, когда обители духовно растут и крепнут, укрепляется Церковь, укрепляется духовная, церковная жизнь нашего народа, ибо монашество, выражаясь светским языком, — это авангард Церкви, это те, кто на передней линии по защите Церкви и по продвижению тех целей и задач, которые Церковь осуществляет через пастырское окормление народа.

Слава Богу, наше общение становится все более разносторонним, как и общение между монастырями: развиваясь, оно приобретает характер постоянной братской и сестринской взаимоподдержки и дает возможность обменяться опытом, получить новые знания и опыт.

Важную роль в этом процессе играют традиционные инспекционные поездки членов Коллегии Синодального отдела по монастырям и монашествующим, когда закладываются добрые взаимоотношения и определяются направления дальнейшего соработничества. Обители, куда направляются члены Коллегии, подчас находятся в самых отдаленных уголках нашего Отечества, и очень важно, что эти монастыри и в дальнейшем остаются на связи с центром, в том числе через взаимодействие с руководством монашеского подразделения нашей Церкви. Кроме того, эти посещения создают атмосферу реального живого общения, диалога и помогают людям обменяться опытом, рассказать о своих трудностях, переживаниях — а бывает, и какой-то радостью поделиться. Много актуальных вопросов было решено

благодаря такому живому общению, и я очень приветствую и поддерживаю подобное взаимодействие.

Другая хорошая традиция, складывающаяся в нашем большом монашеском братстве и сестричестве, — это ежегодные встречи монашествующих в формате круглых столов и конференций, проходящих в разных регионах. Совместное обсуждение практических вопросов всегда полезно, да и просто увидеть друг друга, почувствовать свою общность — это все равно что оглядеться вокруг себя и увидеть своих соработников, соратников, братьев и сестер.

Начиная с прошлой осени во всех регионах проходили круглые столы, посвященные почитанию новомучеников и исповедников Церкви Русской, а также подвижников благочестия, еще не прославленных. Эти встречи, проходившие в духе братской любви и единомыслия, принесли и свои первые добрые плоды, так как в результате обмена опытом, знакомства с архивными документами и другими источниками многие обители открыли новые имена страдальцев за веру.

Создана также, как вы знаете, рабочая группа, объединяющая представителей ставропигиальных монастырей, по сбору материалов о новомучениках и исповедниках нашей Церкви, готовящая издание двухтомника-месяцеслова, который дает возможность, во-первых, возобновить нашу благодарную память, а также содействовать увековечению этой памяти и памяти местночтимых подвижников благочестия.

Особое почитание новомучеников и исповедников в обителях неслучайно. Монашество называют «бескровным мученичеством», ибо оно связано с отречением от мирской жизни ради Господа и Спасителя. И конечно, те, кто встает на путь этого отречения, подвергаются ежедневной борьбе со своим «ветхим человеком», а порой и «со страстями, как с лютыми зверями», как о том повествует житие преподобной Марии Египетской.

Весьма важны также встречи с людьми, лично знавшими подвижников XX века и готовыми поделиться воспоминаниями о них. Это помогает сохранить для будущих поколений свидетельства о тех тяжелейших днях, той тяжелейшей эпохе, в которую Русская Православная Церковь выстояла по милости Божией, в том числе



благодаря мужеству и крепости духа многих своих чад, среди которых монашествующие всегда были на первой линии борьбы. Их подвиги трудно переоценить.

В нынешнем году на региональных круглых столах поднимались вопросы о пополнении братств и сестричеств, о том, что привлекает в конкретный монастырь новых насельников. И стало очевидно, что для стремящихся к иночеству важно правильное устроение духовной жизни того или иного братства или сестричества, где есть время и трудам, и молитве, и душеполезному чтению. Очень важно духовное руководство, понимание того, что игумен не просто администратор, но духовный отец, а игумения — духовная мать, которые вдохновляют и укрепляют своих чад в ревности по Бозе. Когда братья или сестры объединены любовью ко Христу, к игумену или игумении и друг ко другу, это единство дает им силы для внутренней работы, для радости, для трудов на пользу Церкви и ближних. Очень важно осознать, что монашеская община должна быть общиной братьев или сестер, а не просто людей, собравшихся в одном месте во имя каких-то своих целей и убеждений. Это действительно община. А если община не создается, если нет любви между братьями или сестрами, то все это становится формальным и не удовлетворяет тех, кто искренне взыскует благодати Божией через монашеское служение и монашескую жизнь.

Современным людям, и особенно молодым, необходимо помочь найти путь к жизни с Богом

и показать, что дверь в эту счастливую жизнь может открыться и в их сердцах. И пример насельников обители, живущих с любовью во Христе, поможет им принять решение остаться в монастыре.

Вот почему отношения между братьями или сестрами имеют значение не только для их собственной духовной жизни, для формирования определенного духовного климата в обители, но это еще и непременный фактор благоприятного воздействия на паломников. Тем более постоянные прихожане монастырей ни в коем случае не должны втягиваться в конфликты, которые нередко возникают в любом коллективе. Самое неприятное, когда монашествующие начинают делиться с паломниками своими впечатлениями от конфликтов с другими насельниками или насельницами, стараясь привлечь на свою сторону: «Не ходи к тому исповедоваться!» Или: «Не советовала бы тебе общаться с этими монахинями» и т. д. По немощи, по ограниченности нашей внутренние конфликты возникают и в монашеских общинах, но это должно оставаться внутри общины. Помните, что перенос этих эмоций на паломников — великий грех, потому что таким образом вы вовлекаете их в конфликт, понижаете уровень доверия к монастырю, к монашествующим, а иногда, может быть, содействуете разрушению их веры. Что бы ни происходило внутри монастыря, это внутреннее дело, которое никак не должно становиться достоянием тех, кто приходит в монастырь, взыскуя совсем другого. Не участия в конфликте, не того, чтобы занять ту или иную сторону, а спасения, общения с людьми, посвятившими себя Богу, которые иногда воспринимаются светскими людьми, паломниками как святые люди. Вот поэтому нужно полностью исключить из нашей практики вовлечение паломников в конфликты внутреннего характера, особенно стремление перетянуть посещающих монастырь на свою сторону.

Слава Богу, во многих наших обителях есть основа, скрепляющая братство или сестричество, — стремление к жизни в Боге, иначе бы не было стольких монастырей и насельников. На данный момент в нашей Церкви 957 монастырей (460 мужских и 497 женских); из них на территории Российской Федерации 580 монастырей (279 мужских и 301 женский). Среди

монастырей — 36 ставропигиальных (17 мужских и 19 женских). За год, прошедший со времени нашей последней встречи, было открыто 2 мужских и 3 женских монастыря.

Сегодня мне хотелось бы поговорить с вами в первую очередь о внутренней, сокровенной, невидимой внешнему наблюдателю напряженной работе, совершаемой для обретения той драгоценной жемчужины, ради которой стоит отказаться от всего, что в мире, и жить в обители.

Христианин приходит в монастырь, чтобы проводить житие в молитве и в служении ближнему, ибо вера без дел мертва есть (Иак. 2, 20). Молитва соединяет нас с Господом. Но враг рода человеческого стремится разрушить это соединение. В нашем сердце идет постоянная непрекращающаяся битва. Исход ее зависит от того, на чью сторону мы в каждой конкретной ситуации встаем, что выбираем — быть с Богом или удалиться от Него. А на Божием пути и потерпеть приходится, и в чем-то пострадать, преодолевая свое самолюбие и прочие страсти. Для побуждения себя к духовным усилиям ради преодоления страстей полезно время от времени перечитывать чин монашеского пострижения, в котором ясно определяется, как и чем по Бозе живот начертавается (чинопоследование монашеского пострига). Это хорошая практика, когда время от времени мы заглядываем в этот чин и обновляем свою память, а может, проникаем в суть тех обетов, которые мы Богу дали.

Могущественным средством, способным обновить монашескую жизнь, вдохнуть в иночествующих новые силы, является покаяние. Как говорит преподобный Ефрем Сирин, это «великое горнило, которое принимает в себя медь и претворяет ее в золото» (Уроки покаяния). Через покаяние наши грехи обнуляются, если это покаяние искреннее, сердечное, от души идущее, и там, где было нечто опасное, обретается действительно драгоценное.

Покайтесь (Мф. 4, 17) — это первое слово, которое сказал Спаситель людям. Это начало всякой евангельской проповеди. Покаяние, как все мы знаем, в переводе означает перемену ума. Покаяние — это то чувство, которое мы испытываем во время молитвы или исповеди. Но в идеале оно должно сопровождать нас всякий раз, когда совесть указывает нам на греховные

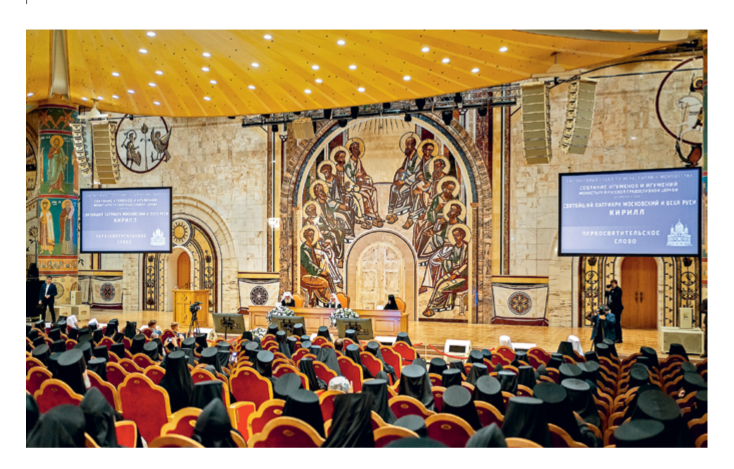
мысли и поступки. Покаяние — это константа нашей духовной жизни. Каждый день мы должны задавать неудобные вопросы самим себе и, отвечая честно на эти вопросы, определять, что доброго и что плохого мы совершили, и в том плохом, что совершили, каяться Господу.

Живя в миру, человек поневоле ставит перед собой много самых разных задач, обусловленных обстоятельствами: это я делаю для того, чтобы прокормить себя и свою семью, это для того, чтобы приобрести друзей, ну а это ради того, чтобы развить свои таланты или сделать карьеру. У монаха же основным целеполаганием должно быть исполнение послушаний, через которое реализуется его призвание, а также стяжание чистоты сердца, дабы узреть Бога (Мф. 5, 8). Интересно, что в 50-м покаянном псалме, когда пророк Давид просит сердце чисто созижди во мне, Боже (Пс. 50, 12), он использует еврейский глагол «бара́» — тот самый, который присутствует в книге Бытия в повествовании о сотворении мира: Берешит бара Элохим (Быт. 1, 1), то есть В начале сотворил Бог. И далее: сотворил Бог человека (Быт. 1, 27). Получается, что пророк как бы говорит: «Как Ты, Боже, в начале сотворил небо и землю, так и теперь внутри меня созижди новый духовный мир. Подай мне новый дух, новую мысль, новую волю». Вот какого коренного изменения просит у Бога псалмопевец, и именно к нему призваны все монашествующие.

Нам никогда не следует упускать из виду эту самую главную цель. В этом состоит покаяние, и оно длится всю жизнь, ибо покаяние нужно не только после того, как человек совершил греховный поступок. Покаяние должно быть ежедневным, чтобы через него созидать и поддерживать чистоту сердца и никогда не прекращать внутреннюю работу. А что это означает? Многие духовники учат нас этому, но мы обычно не очень все это воспринимаем. А это означает, что мы, заканчивая день, должны во время вечерней молитвы постараться проанализировать минувший день именно с этой точки зрения — что я сделал хорошего, а что плохого, где я оступился, и не только в словах или делах, но даже в мыслях.

Такое целеполагание во многом зависит от духовных наставников. Обращаясь к вам, призываю вас научать насельников искать во всем

957
монастырей
(460
мужских
и 497
женских)
в Русской
Православной
Церкви



не внешней выгоды, покоя или удобства, а внутреннего изменения, перемены ума и очищения сердца. Это путь тесный, но исполненный радости и надежды, а без этого пути и смысла нет в монашестве. И именно вам, мои дорогие братья и сестры, должно вдохновлять тех, кто находится в вашем попечении, то есть ваших чад, и такое внутреннее делание должно совершаться, чтобы они сами захотели следовать этим путем вопреки духу мира сего — если в вас самих узрят соответствующий пример.

Сегодня, как никогда ранее, мир агрессивно навязывает грех и отвергает всякий призыв к покаянию. В миру культивируются гордость, вседозволенность, похоть и эгоцентризм. Причем не просто культивируются, а пропагандируются, возводятся чуть ли не в образец и идеал жизни. Этими греховными мыслями пронизаны современная культура, кинематограф, литература. У нас сильный враг, очень сильный, а потому покаяние наше тоже должно быть сильным и живым, неформальным.

Зная об этих губительных явлениях в современной жизни, игумен или игумения призваны быть примером для монашествующих, дабы они видели, что их наставники и руководители

не только призывают подвизаться братий или сестер, но и сами постоянно ведут внутреннюю работу над самими собой.

Если игумен или игумения превращаются в администратора, в умелого и талантливого руководителя, то этого абсолютно недостаточно. Если в ведении игумена или игумении решение только хозяйственных, административных и финансовых вопросов (в лучшем случае богослужебных, с точки зрения Устава), то этого абсолютно недостаточно. Для чего приходили в обитель? В обитель приходили в первую очередь к тому человеку, который ее возглавлял. К старцам приходили, к великим подвижникам приходили — вокруг них-то и обители начинали создаваться. И конечно, искали не административного руководства, не финансовой поддержки, не защиты от внешних, а духовного успокоения, ответа на свои собственные вопросы.

Важно, чтобы начальствующие принимали свое послушание как данный им от Господа путь к спасению, к очищению сердца. А если назначение игуменом или игуменией воспринимается как продвижение по карьерной лестнице, с соответствующими планами на будущее,

то это грех! Не с расширением возможностей руководить людьми, не с расширением материальных возможностей, не с повышением общественного статуса мы должны связывать продвижение по лестнице в церковной жизни, абсолютно нет! Но с пониманием, что с каждой ступенькой повышается ответственность наша пред Богом. Кому больше дано, с того больше и спросится. А потому больше всего спросится с архиереев — они первые, кто пойдет на суд. Также игумен или игумения первые пойдут на суд. Потому что мы дерзнули не только воспринять высокий сан и высокое положение в Церкви, но дерзнули стать учителями для других. И если мы не учим, если наш личный пример не способствует росту тех, кто взирает на нас как на авторитетов, то мы не только медь звенящая и кимвал бряцающий (см. 1 Кор. 13, 1), но мы еще и удобная пища для диавола, который именно через эти наши страсти и слабости стремится погубить нашу душу.

В житии подвижницы XIX века преподобной Арсении Усть-Медведицкой (Себряковой) мы видим очень характерный пример. Когда ее назначили игуменией, она хотела отказаться, но ее наставница сказала ей очень точные и проникновенные слова: «Когда настоятельская должность введет тебя в тесное общение с другими душами и они раскроют перед тобою все скорби, все немощи, все страдания человечества, боримого страстями, ты внутренним чувством войдешь в сочувствие ближнему. Убеждая тебя принять игуменство, я призываю тебя не на честь, а на великий подвиг борьбы, труда над собственною душою и над душами сестер. Если ты откажешься вступить на этот путь, то ты откажешься от данного тебе Господом средства к собственному очищению и пути, ведущего тебя к совершенству» (жизнеописание святой).

Тем не менее путь, ведущий к совершенству, исполнен множества претыканий, и все мы понимаем, что в монастыре, как в семье, могут быть свои недоразумения и недопонимания. Игумен или игумения, как отец или мать, несут на своих плечах самую тяжелую ношу, и самый искренний и благонамеренный наставник — все же живой человек из плоти и крови, который может быть борим искушениями и проявлять несдержанность, раздражение или даже

грубость. Очевидно, что такому игумену или игумении нужно усердно работать над собой, ибо его поведение не только ранит и обижает братьев, но и порой служит соблазном для людей, не говоря уже о нанесении очень существенного вреда своей собственной душе, а этот вред закрывает нас от благодати Божией.

Конечно, игумен или игумения должны прикладывать все свои силы для того, чтобы стяжать важнейшую монашескую добродетель смирение. Сложно оставаться смиренным человеком, когда у тебя власть и ответственность, — и не просто власть, но и ответственность, так что порой требуется не только добрым словом, но и дисциплинарными мерами управлять вверенными тебе братьями или сестрами. Но, видя духовные нужды своих братьев или сестер, игумены и игумении должны сделать то же самое, что и Господь наш совершил на Тайной Вечери: препоясаться лентием и служить ученикам. Образно говоря, чтобы помочь оступившемуся или унывающему брату или сестре, игумен или игумения должны встать с вечери (то есть забыть о личном покое), отложить в сторону ризы свои (то есть не надмеваться своим статусом) и препоясаться лентием (то есть приступить к служению братьям или сестрам).

Христос неслучайно дал апостолам такой урок, наглядно показав им образ смирения. Ведь человеку свойственно больше верить тому, что он видит своими глазами, потому и Сам Господь сказал ученикам: Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем (Мф. 11, 29). Если игумен или игумения учат монашествующих добродетелям только словами или дисциплинарными методами, то результат будет скромный или его вообще не будет. Если же монахи, взирая на начальствующих и их дела, видят, что такое настоящее служение и что такое нелицемерное смирение, это приносит добрые и обильные плоды.

Еще раз хочу сказать: смирение — это не проявление слабости, и поэтому не надо бояться смирения. Смиренный человек может быть очень сильным, может быть замечательным руководителем, объективным, когда нужно и строгим, но в основном добродетельным. Исторически одним из главных послушаний игумена являлось духовное окормление

580
монастырей
(279
мужских
и 301
женский)
на территории
Российской
Федерации

вверенных ему братьев. Очень важно, чтобы игумен или игумения умели нести немощи своих чад и при этом не осуждали их, проявляя понимание и смирение. А что такое «нести немощи» другого человека? Это значит понимать, что в душе человека происходит, что это за немощи, какова их природа, каков их источник. И, разобравшись в человеке, можно употреблять меру воздействия — либо строгость, либо ласку, но всегда, во всех случаях, — молитву за этого человека.

Современный человек боится смирения, потому что не понимает, что оно означает. В первую очередь смирение воспринимается как слабость, мягкотелость. На самом же деле это подлинная духовная сила. Преподобный Макарий Великий так говорит о смирении: «Смиренномудрие есть великая высота, честь и достоинство» (Духовные беседы о совершенстве, к какому обязаны и о каком должны стараться христиане. Беседа 19). Честь и достоинство — вот то, что такое смирение. Мы говорим о достоинстве человека и под этим часто понимаем совсем не то, что достоинство означает. Достоинство не означает самолюбование или осознание своей особой важности в обществе. За достоинство не надо бороться — достоинство должно присутствовать внутри человека. Вот преподобный Макарий Великий и называет смиренномудрие, в котором присутствуют и честь, и достоинство, великой высотой. По-



этому, дорогие отцы игумены, матушки игумении, каждый из вас призван раскрывать перед братьями и сестрами, которые вверены вам, красоту этой добродетели. Полезно в беседах приводить примеры из святых отцов, из житий святых, как древних, так и близких к нам по времени и по месту подвига новомучеников и исповедников Церкви Русской. Знаю, что большинство из вас это делает, но еще раз хотел бы об этом сказать.

Смиренный человек предает себя в волю Божию, и потому он способен правильно и с духовной пользой принять и перенести выпадающие на его долю скорби и болезни. Ведь все, что с нами происходит, — воля Божия, если происходящее не является результатом наших грехов. В таких случаях нужно предавать себя воле Божией, и в свете смирения человек понимает истинный смысл скорбей и находит силы благодарить Бога за все происходящее.

В смирении действительно открывается сила человеческого духа, его богоподобная высота. Смиренный словно парит над суетой жизни, он не вовлекается в повседневные конфликты, он выше всех мелких дрязг и неприятностей. Он как орел, которому не страшны никакие ловушки, сети, стрелы, когда он летит на высоте, недоступной ни для сетей, ни для стрел. Вот такими духовными орлами и призваны стать все монашествующие. Но ни в коем случае нельзя это парение приписывать своим собственным силам и использовать для самоутверждения, для развития некритического отношения к себе, что на языке нашей церковной дисциплины называется гордыней.

Смирение инока проявляется, конечно, и в усердном служении, в готовности нести любые труды, в том числе самые простые и требующие физических усилий. Сейчас, к сожалению, как в обществе в целом, так и в монашестве встречается недопонимание того, какое большое значение имеет в жизни человека самоотверженный труд, когда человек отрекается от своих собственных интересов и трудится во благо Церкви или Отечества. В прежние времена люди с детства были приучены к труду и, кроме того, воспитывались в духе безусловного послушания старшим. Ныне привычка к комфортной жизни и искаженное понимание свободы делает людей расслабленными. Простой труд счи-

тается даже чем-то унизительным, и человек такую установку приносит с собой в монастырь, сам не осознавая, какое это серьезное препятствие в духовной жизни. Например, поручает игумения вновь пришедшей послушнице или труднице полы помыть. Та думала, что погрузится в особую духовную атмосферу, молитву, созерцание, а ей говорят: «Поди-ка ты на кухню, помой посуду или сделай уборку в коридоре». Вот если такого рода повеление шокирует поступающего или поступающую в обитель, то это означает, что человек не туда попал. Или же означает, что к нему нужно по-особенному отнестись и вдумчиво начать его перевоспитание. Одна из важнейших задач наставников — изменить подобную установку. Очень важно в каждом братстве или сестричестве формировать правильное отношение к труду на примерах из святоотеческого предания. Кстати, в основе этого предания лежит пример Самого Господа Иисуса Христа, Который помогал праведному Иосифу Обручнику в плотницком деле. Ничего социально высокого, ничего почетного в этих трудах не было. И эта глубина смирения Господа, Его скромное и в то же время преисполненное любви служение свидетельствуют о высокой значимости простого труда, ибо, по слову святителя Василия Великого, «кто посмеет назвать низким то, к чему Бог прикасался Своею деятельностью?» (О подвижничестве. Глава 23. О том, что подвижнику и низкие работы должно брать на себя с великим усердием).

Из предания мы знаем, что основоположнику монашества преподобному Антонию Великому было указание свыше, как монаху следует проводить свое время. Ему был показан человек, который сначала молился, потом садился и сшивал пальмовые листья, спустя какое-то время опять вставал на молитву, потом снова брался за рукоделие. «Антоний, поступай так — и спасешься», — сказал ему ангел. И действительно, разумное распределение времени между трудом и молитвой придает гармонию иноческой жизни, помогает не впадать в нерадение или уныние. Хотел бы обратить внимание настоятелей обителей и матушек игумений, что труд является неким испытанием для новоначальных, которые сразу проявляют себя в том числе в способности или неспособности принять монашеский чин. Отношение к труду

и особенно способность нести послушание — это очень важный фактор, определяющий успех будущей монашеской жизни.

Наверное, каждый из вас сталкивался с мнением неопытных монашествующих, утверждающих, что из-за трудов сокращается время на молитву. Нужно помочь монашествующему, особенно новоначальному, понять, что именно труд сохраняет в душе ревность к молитве и горение духа. Безделие никогда не возгревает молитвенного духа. Хочешь научиться молиться — научись трудиться по послушанию.

Очень полезно, когда насельники монастырей сами выполняют все простые работы: готовят пищу, убирают храмы и территорию, ухаживают за садом. Не совсем правильно, то есть совсем неправильно, если эти работы выполняют исключительно миряне-трудники. Тогда монашествующие превращаются в какую-то белую кость, в какую-то аристократию, которая приглашает наемных рабочих и возлагает на них все послушания, а сама пребывает в праздности. Монашествующие должны сами заботиться о своей обители — о своем доме. Общие труды объединяют братию или сестричество и вносят в монашескую жизнь дух первохристианской общины. Кроме того, издревле монахи, удаляясь от мира, тем не менее считали себя обязанными приносить ему пользу посильным служением.

Мы говорим сейчас об известных всем вещах — о покаянии, о смирении, о труде. Но именно эти общеизвестные, доступные каждому добродетели могут возвести человека на духовную высоту. Читая в патериках жизнеописания древних иноков, мы поражаемся, какими они были духовными исполинами. Но и они не иначе восходили к такому совершенству, как через покаяние, смирение, труд.

Для примера можно вспомнить преподобного Григория Синаита. Мы знаем его как исихаста, безмолвника, достигшего высоты духа. Но давайте вспомним, как начиналось его духовное восхождение. Зачитаю отрывок из его жития: «Кто может достойно изобразить его служение в течение трех лет или даже более в должности повара и пекаря, на которую он был назначен, а также необыкновенное смирение, которое он обнаружил в это время? Он никогда и в мыслях не имел, что служит людям,

36 ставропигиальных (17 мужских и 19 женских) монастырей



но — чину ангельскому, и считал место своего служения престолом и жертвенником Божиим». Вот что такое послушание в обители, и чем оно труднее, тем более значимы эти жертвенник и престол.

Преподобный Григорий был благородного происхождения, из богатой семьи, а значит, не имел привычки к простому труду, а ведь в то время не было современного автоматического оборудования. Повар топил печь, работал в жаре и копоти, чистил овощи, мыл посуду все это вручную и каждый день. Он, конечно, не оставлял внутренней молитвы, понимая, что именно она — в основе всего, что труд не должен стоять на первом месте и быть главной целью иноческой жизни. Без молитвы труд превратится в египетское плинфоделание, о котором повествуется в книге Исход. Фараон, как известно, заставлял израильтян много и тяжело трудиться, чтобы, делая кирпичи, они выбились из сил и не могли даже подумать об освобождении от рабства (Исх. 1, 13-14). То же искушение часто предлагает диавол монахам, и нужно быть очень и очень бдительными, чтобы при всех трудах жить прежде всего молитвой. Когда молитва и труд гармонично сочетаются и совершаются в духе покаяния и смирения, тогда человек и восходит к духовному совершенству, подобно преподобному Григорию Синаиту и другим святым.

При этом надо помнить, что само духовное совершенство — это любовь, как говорит о том святой апостол Павел: Любовь... есть совокупность совершенства (Кол. 3, 14). Любовь — конечная цель всех подвигов, любовь — неотъемлемая составляющая христианской жизни. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою (Ин. 13, 35), говорит Господь.

Сегодня «любовь» — очень популярное слово. Оно употребляется так часто и в столь разных контекстах, что современный человек уже неспособен ясно понимать, что это такое. Для многих современных людей любовь — это нечто родственное тому, что мы называем наслаждением; любить что-то значит получать от этого удовольствие. Вы же призваны свидетельствовать миру, что такое истинная, евангельская, христианская любовь. Менее всего в любви стремления к наслаждению. Любовь всегда связана с самоотдачей. Господь желает, чтобы мы совершенствовались духовно, научились по-настоящему любить. Не требовать от кого-либо любви и внимания, а научиться жертвенно любить, может быть, даже вопреки всему. Такая любовь невозможна без смирения, терпения, послушания Господним заповедям, говорящим о любви даже к врагам, без постоянного обращения к Богу в молитве. Именно такая любовь и соединяет нас со Христом. Еще раз подчеркну — без общения с Богом, которое осуществляется в первую очередь в молитве, не может быть и любви к Господу. Невозможно любить того, кого не знаешь, с кем у тебя нет контакта. Не молишься — забудь о любви к Богу. А забудешь о любви к Богу — никогда не будет любви к ближнему. Еще раз хочу сказать, что настоящая любовь отличается тем, что она бескорыстна и неэгоистична. Когда такая любовь воцаряется в обители, это чувствуют и насельники, и прихожане, и паломники, и просто зашедший без определенной цели человек. Каждый из них будет ощущать, что здесь — территория любви. Вот такой территорией любви и должен быть монастырь.

Другой признак истинной любви в том, что она не мыслит зла (1 Кор. 13, 5), по слову апостола Павла. И для монаха это естественно. Он призван постоянно следить за своим внутренним состоянием и учиться в каждом человеке видеть прежде всего добрые черты, красоту образа Божия, а немощи и недостатки покрывать жертвенной, сострадательной любовью.

Для того чтобы достигнуть совершенства в Боге, нужно себя на это подвигать и делать это каждый день. Отсюда и происходят слова «подвиг» и «подвизаться». Часто наставникам задают вопрос: а как именно подвизаться, куда направлять усилия, чтобы достигнуть того результата, который нужен? Нередко приходится сталкиваться с тем, что человек вроде бы все внешне исправно исполняет: устав соблюдает, поклоны кладет, все правила вычитывает, все службы посещает, пост держит, трудится усердно — а радость богообщения из его жизни куда-то ушла, ничто его не вдохновляет, и ему видится, что он стоит на месте или же движется назад в духовном пути. Это случается даже с теми, кто прожил не один десяток лет в монашестве.

Так в чем же «правильный» подвиг монашествующего? Прежде всего в искании, в принятии и исполнении воли Божией, которая возвещается через священноначалие, через игумена, или игумению, или духовников, а также познается нами в различных жизненных обстоятельствах. С радостью и готовностью принять любое послушание, пойти, куда пошлют, исполнить, что скажут, причем исполнить с любовью, для Господа, — вот такое состояние и привлекает благодать Святого Духа.

Поэтому мой призыв — чтобы все мы хранили в себе огонь любви к Господу. Хотя бы маленький-маленький огонечек, который, конечно, есть в сердце каждого человека, и чтобы этот огонечек становился все более сильным, освещал нас изнутри и давал возможность видеть опасные повороты на жизненном пути.

Хочу привести такое небольшое сравнение. Все мы знаем, что при совершении Литургии в Святую Чашу перед причащением вливают горячую воду, теплоту. Верующие не должны причащаться холодными Святыми Дарами. Почему так было установлено Церковью? Почему так важно вливать горячую воду, что об этом даже говорят канонические постановления, например 13-е правило свт. Никифора Константинопольского? Потому что христианин во время причастия должен не только осознавать, что он приобщается живого Тела и живой Крови, но и ощущать это всеми своими чувствами. Каждый из нас призван постоянно вливать теплоту в свое сердце и в сердца тех, кто нам вверен.

Внутри своего сердца настоящий монах должен на самом деле постоянно совершать Литургию, то есть служить Богу, и наше монашество должно быть горячим, живым, согревающим нас и наших ближних.

Еще раз хотел бы поблагодарить всех вас, мои дорогие, за то, что вы несете свое служение, свои ежедневные подвиги покаяния, смирения и любви. И желаю, чтобы в сердце каждого из вас не угасало живое, молитвенное чувство любви к Богу, к Матери-Церкви, к вере православной и нашим ближним, чтобы все мы стремились быть совершенными, как совершен Отец наш Небесный (см. Мф. 5, 48).

В завершение своего слова и в преддверии праздника Крестовоздвижения хотел бы сказать, что совершенство христианское немыслимо без креста. Господь явил совершенство любви на Кресте, и тем, кто желает в полной мере стать причастниками славы Его, Спаситель предлагает этот крестный путь: Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною (Мф. 16, 24).

Речь идет о том, что страдания, которые посещают каждого человека, не могут его разрушить, тем более не могут разрушить его веры в Бога. Иногда люди маловерующие говорят: «Если бы был Бог, разве могло бы со мной такое произойти? Я ведь молился, и свечки ставил, и в храм приходил». Но понимание того, что Сам Господь возлагает на нас крест, очень важно для способности достойно преодолевать трудности на жизненном пути. Чтобы эти трудности не разрушали нас, не подрывали нашей веры в Бога, не озлобляли нас в отношениях с ближними, чтобы мы сохраняли свою внутреннюю целостность и способность отличать добро от зла.

Укрепляясь в личном крестоношении взиранием на Крест Христов, который есть *оружие мира*, *непобедимая победа*, будем ревностно бороться в том числе и с нашим «ветхим человеком». Не нашими слабыми силами, но силою Креста Господня, Воздвижение которого мы вскоре будем праздновать, мы сможем достигнуть и совершенства, и спасения и обрести вечную жизнь в невечернем дне Царства Единого Бога, в Троице славимого. Аминь.

Пресс-служба Патриарха Московского и всея Руси 2 мужских и 3 женских монастыря открыто за прошедший год



### Определения Священного Синода

24 октября 2024 года в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось очередное заседание Священного Синода Русской Православной Церкви.

#### ЖУРНАЛ № 103

#### СЛУШАЛИ:

Сообщение Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла о состоявшихся Первосвятительских визитах в епархии Русской Православной Церкви.

#### Справка:

Со времени предыдущего заседания Священного Синода Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил 7 визитов в 5 епархий Русской Православной Церкви:

- 28 июля, с 9 по 12 сентября и 13 октября 2024 года в Санкт-Петербургскую;
- с 20 по 21 сентября в Салехардскую;
- 29 сентября в Сочинскую;
- 7 октября в Сергиево-Посадскую;
- с 19 по 20 октября в Смоленскую.

28 июля, в Неделю 5-ю по Пятидесятнице, в день памяти равноапостольного великого князя Владимира, день церковно-государственного праздника Крещения Руси, Святейший Патриарх Кирилл совершил Божественную литургию в верхнем храме во имя святого благовер-

ного великого князя Александра Невского Благовещенской церкви Свято-Троицкой Александро-Невской лавры Санкт-Петербурга. Его Святейшеству сослужили: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; епископ Кронштадтский Вениамин, наместник Свято-Троицкой Александро-Невской лавры; епископ Петергофский Силуан, ректор Санкт-Петербургской духовной академии; епископ Раменский Алексий, личный секретарь Святейшего Патриарха Кирилла.

В этот день в верхнем храме в честь святого благоверного великого князя Александра Невского Благовещенской церкви лавры Его Святейшество вручил Президенту России Владимиру Владимировичу Путину орден святого благоверного князя Александра Невского I степени в связи с возвращением Церкви образа Святой Живоначальной Троицы кисти преподобного Андрея Рублева и исторической раки для мощей святого благоверного князя Александра Невского. Затем Предстоятель Русской Православной Церкви и Президент России возложили цветы на могилу полководца А. В. Суворова в нижнем храме Благовещенской церкви.

10 сентября Святейший Патриарх Кирилл посетил Санкт-Петербургский государственный университет, где совершил чин малого освящения университетского храма в честь святых первоверховных апостолов Петра и Павла после его реставрации. Святейший Патриарх Кирилл также освятил исторический крест, предназначенный для установки над парадным входом здания Двенадцати коллегий СПбГУ. За богослужением молились: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; митрополит Воскресенский Григорий, управляющий делами Московской Патриархии; митрополит Наро-Фоминский Никандр, председатель Финансово-хозяйственного управления Московского Патриархата; члены Попечительского совета Института теологии СПбГУ: епископ Истринский Серафим, епископ Петергофский Силуан и епископ Егорьевский Мефодий; а также епископ Раменский Алексий. На освящении присутствовали: председатель Попечительского совета СПбГУ, заместитель председателя Совета Безопасности Российской Федерации Д. А. Медведев; министр юстиции Российской Федерации К. А. Чуйченко; полномочный представитель Президента Российской Федерации в Северо-Западном федеральном округе А. В. Гуцан; губернатор Санкт-Петербурга А. Д. Беглов; губернатор Ленинградской области А. Ю. Дрозденко; президент Российской академии наук академик Г. Я. Красников; ректор СПбГУ Н. М. Кропачев; председатель Попечительского совета Института теологии СПбГУ, ректор Российского православного университета святого Иоанна Богослова А. В. Щипков.

Затем состоялась торжественная церемония вручения Предстоятелю Русской Православной Церкви диплома почетного доктора Санкт-Петербургского государственного университета, по окончании которой Святейший Владыка ознакомился с выставкой «Университет и Православие», посвященной Институту теологии СПбГУ, университетским храмам и значению Православия в университете.

Позже в этот день Его Святейшество посетил Свято-Троицкий храм и храм благоверного князя Александра Невского в Красном Селе, где ознакомился с ходом ремонтно-реставрационных работ последнего и утвердил проект отделки его интерьера.

11 сентября в Большом зале Мариинского дворца Санкт-Петербурга состоялась встреча Святейшего Патриарха Кирилла с участниками X Санкт-Петербургского международного форума объединенных культур «Культура XXI века: суверенитет или глобализм?». Предстоятель Русской Православной Церкви выступил с докладом и ответил на вопросы из зала. На мероприятии присутствовали представители Русской Православной

Церкви: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; митрополит Воскресенский Григорий; митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей; епископ Раменский Алексий; В. Р. Легойда, председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ; а также представители государства и общества: министр культуры Российской Федерации О. Б. Любимова; губернатор Санкт-Петербурга А. Д. Беглов; председатель Законодательного Собрания Санкт-Петербурга А. Н. Бельский; специальный представитель Президента Российской Федерации по международному культурному сотрудничеству М. Е. Швыдкой; заместитель руководителя Аппарата Правительства Российской Федерации Д. В. Молчанов; ректор СПбГУ Н. М. Кропачев; председатель Совета федеральной территории «Сириус» Е. В. Шмелева.

По окончании встречи Святейший Патриарх Кирилл посетил Никольское и Большеохтинское кладбища Санкт-Петербурга, где совершил литию на могилах своего духовного наставника митрополита Никодима (Ротова), митрополитов Антония (Мельникова) и Иоанна (Снычева), архиепископа Михаила (Мудьюгина), епископа Маркелла (Ветрова) и своего старшего брата протоиерея Николая Гундяева, а на Большеохтинском кладбище помолился на могиле своих родителей протоиерея Михаила и Раисы и настоятеля Спасо-Преображенского собора Санкт-Петербурга протоиерея Сергия Румянцева.

12 сентября, в праздник перенесения мощей святого благоверного великого князя Александра Невского, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил в Санкт-Петербурге торжества, посвященные 300-летию празднуемого события.

Предстоятель Русской Православной Церкви совершил Божественную литургию в Благовещенском храме Свято-Троицкой Александро-Невской лавры. Его Святейшеству сослужили: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; митрополит Вострский Тимофей, экзарх Пресвятого Гроба Господня на Кипре (Иерусалимский Патриархат); епископ Кронштадтский Вениамин; епископ Раменский Алексий. На богослужении присутствовали: губернатор Санкт-Петербурга А. Д. Беглов; председатель Законодательного собрания Санкт-Петербурга А. Н. Бельский.

По завершении Литургии Святейший Владыка возглавил крестный ход с мощами святого благоверного великого князя Александра Невского из Благовещенского храма Александро-Невской лавры на площадь Александра Невского, где совершил молебное пение. В молебном пении участвовали: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; митрополит Вострский

Тимофей; митрополит Воскресенский Григорий; митрополит Волоколамский Антоний; митрополит Нарофоминский Никандр; епископ Кузнецкий и Никольский Назарий; епископ Кронштадтский Вениамин; епископ Канашский и Беловолжский Стефан; епископ Выборгский и Приозерский Варнава; епископ Гатчинский и Лужский Митрофан; епископ Железногорский и Льговский Паисий; епископ Петергофский Силуан; епископ Раменский Алексий. На площади находились: губернатор Санкт-Петербурга А. Д. Беглов; губернатор Ленинградской области А. Ю. Дрозденко; председатель Законодательного собрания Санкт-Петербурга А. Н. Бельский.

Затем ковчег с мощами благоверного великого князя Александра Невского был перенесен в Благовещенский храм Александро-Невской лавры. В храме Святейший Патриарх Кирилл приветствовал Президента России Владимира Владимировича Путина. Предстоятель Русской Православной Церкви и Президент России возложили цветы на могилу А. В. Суворова, поклонились мощам святого благоверного великого князя Александра Невского и провели беседу.

21 сентября, в праздник Рождества Пресвятой Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии, Его Святейшество совершил чин великого освящения новопостроенного Преображенского собора в городе Салехарде, в который прибыл накануне, и Божественную литургию в новоосвященном храме. Его Святейшеству сослужили: митрополит Наро-Фоминский Никандр; митрополит Тобольский и Тюменский Димитрий; митрополит Ханты-Мансийский и Сургутский Павел; митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений; архиепископ Салехардский и Ново-Уренгойский Николай; епископ Карасукский и Ордынский Филипп; епископ Ноябрьский Феодосий, викарий Салехардской епархии; епископ Раменский Алексий. В храме присутствовали: губернатор Ямало-Ненецкого автономного округа Д. А. Артюхов; председатель Комитета Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации по экологии, природным ресурсам и охране окружающей среды Д. Н. Кобылкин; генеральный директор ООО «Газпром инвест» В. А. Тюрин; председатель духовного управления мусульман Ямало-Ненецкого автономного округа при ЦДУМ России муфтий Хафизов Хайдар Хазрат.

По окончании Божественной литургии состоялась беседа Предстоятеля Русской Православной Церкви с Д. А. Артюховым при участии архиепископа Николая.

Затем Святейший Владыка ознакомился с экспозицией, посвященной 400-летию Православия на Ямальской земле, в организованном при соборе музее Православия на Ямале, посетил устроенную также при соборе гимна-

зию и храм первоверховных апостолов Петра и Павла города Салехарда.

29 сентября, в Неделю по Воздвижении, Святейший Патриарх Кирилл посетил Сочинскую епархию. По прибытии в кафедральный собор святого равноапостольного князя Владимира г. Сочи Его Святейшество встречали полномочный представитель Президента Российской Федерации в Южном федеральном округе В. В. Устинов и губернатор Краснодарского края В. И. Кондратьев. Затем Святейший Владыка возглавил служение Божественной литургии в Князь-Владимирском соборе. Его Святейшеству сослужили: митрополит Воскресенский Григорий; митрополит Екатеринодарский и Кубанский Василий; архиепископ Новороссийский и Геленджикский Каллистрат; епископ Сочинский и Туапсинский Герман; епископ Тихорецкий и Кореновский Стефан; епископ Ейский и Тимашевский Павел; епископ Армавирский и Лабинский Савва; епископ Раменский Алексий. В храме присутствовали: специальный представитель Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации по вопросам миграции и гражданства, первый заместитель председателя Комитета Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации по делам СНГ, евразийской интеграции и связям с соотечественниками К.Ф. Затулин; председатель Законодательного Собрания Краснодарского края Ю. А. Бурлачко; глава муниципального образования города-курорта Сочи А. Г. Прошунин; другие официальные лица.

В тот же день при участии председателя Совета федеральной территории «Сириус» Е. В. Шмелевой Святейший Патриарх Кирилл посетил Лабораторный комплекс Научно-технологического университета и Образовательный центр, расположенные на федеральной территории «Сириус».

7 октября Его Святейшество принял участие в открытии Государственного бюджетного стационарного учреждения социального обслуживания Московской области «Семейный центр имени А. И. Мещерякова» — центра постинтернатного сопровождения для слепоглухих в подмосковном Сергиевом Посаде.

В церемонии открытия участвовали губернатор Московской области А. Ю. Воробьев, председатель Комитета Государственной Думы Федерального Собрания Российской Федерации по строительству и жилищно-коммунальному хозяйству С. А. Пахомов, статс-секретарь — заместитель министра обороны Российской Федерации А. Е. Цивилева, временно исполняющая полномочия главы Сергиево-Посадского городского округа О. В. Ероханова, директор Семейного центра имени А. И. Мещерякова Г. К. Епифанова.

Святейшего Патриарха Кирилла на церемонии сопровождали: епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл, наместник Свято-Троицкой Сергиевой лавры, ректор Московской духовной академии; епископ Раменский Алексий.

13 октября, в Неделю 16-ю по Пятидесятнице, день 50-летия со дня кончины своего отца протоиерея Михаила, Святейший Владыка совершил Божественную литургию в храме Двенадцати апостолов Иоанновского ставропигиального женского монастыря на Карповке в Санкт-Петербурге. Его Святейшеству сослужили: митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий; епископ Петергофский Силуан; епископ Кронштадтский Вениамин; епископ Раменский Алексий. На Патриаршем богослужении присутствовал вице-губернатор Санкт-Петербурга Б. М. Пиотровский.

По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви посетил Большеохтинское Георгиевское кладбище, где совершил заупокойную молитву на местах погребения своих родителей — протоиерея Михаила и Раисы и других своих родственников, и Никольское кладбище, где помолился на местах упокоения своего духовного наставника митрополита Никодима (Ротова), митрополитов Антония (Мельникова) и Иоанна (Снычева) и своего брата протоиерея Николая Гундяева.

19 октября, по прибытии в Смоленскую митрополию, Святейший Патриарх Кирилл посетил Свято-Троицкий Болдин мужской монастырь, где поклонился мощам основателя обители преподобного Герасима Болдинского и его ученика преподобного Арсения Болдинского. Его Святейшество ознакомился с завершенными на территории обители работами, а также осмотрел надкладезную часовню, братский корпус, монастырский музей и церковь во имя святителя Тихона Задонского.

20 октября, в Неделю 17-ю по Пятидесятнице, Святейший Владыка совершил Божественную литургию в Успенском кафедральном соборе г. Смоленска. Его Святейшеству сослужили: митрополит Воскресенский Григорий; митрополит Наро-Фоминский Никандр; митрополит Смоленский и Дорогобужский Исидор; епископ Вяземский и Гагаринский Сергий; епископ Рославльский и Десногорский Мелетий; епископ Раменский Алексий. Патриаршее богослужение посетил губернатор Смоленской области В. Н. Анохин.

Затем состоялась встреча Предстоятеля Русской Православной Церкви с В. Н. Анохиным при участии митрополита Исидора.

#### постановили:

1. Сообщение принять к сведению.

- 2. Благодарить Предстоятеля Русской Православной Церкви за труды и участие в молитвенном общении с архипастырями, пастырями, монашествующими и мирянами Санкт-Петербургской митрополии, Салехардской, Сочинской и Сергиево-Посадской епархий и Смоленской митрополии.
- 3. Выразить признательность: митрополиту Санкт-Петербургскому и Ладожскому Варсонофию; митрополиту Смоленскому и Дорогобужскому Исидору; архиепископу Салехардскому и Ново-Уренгойскому Николаю; епископу Сочинскому и Туапсинскому Герману; епископу Сергиево-Посадскому и Дмитровскому Кириллу, а также губернатору Санкт-Петербурга А. Д. Беглову; губернатору Московской области А. Ю. Воробьеву; губернатору Смоленской области В. Н. Анохину; губернатору Ямало-Ненецкого автономного округа Д. А. Артюхову; губернатору Краснодарского края В. И. Кондратьеву; председателю Совета федеральной территории «Сириус» Е. В. Шмелевой за внимание и теплый прием, оказанные Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу и сопровождавшим его лицам.

#### ЖУРНАЛ № 104

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси, о состоявшемся заседании Синода Белорусского экзархата.

#### Справка:

Согласно статье 8 главы XIII Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Экзархата представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Белорусского экзархата от 17 октября 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 105

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Астанайского и Казахстанского Александра, главы Митрополичьего округа в Республике Казахстан, о состоявшемся заседании Синода Митрополичьего округа в Республике Казахстан.

#### Справка:

Согласно статье 9 главы XIV Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Митрополичьего округа представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Митрополичьего округа в Республике Казахстан от 28 сентября 2024 года.



## Святейший Патриарх Кирилл вручил митрополиту Волоколамскому Антонию орден благоверного князя Даниила Московского

24 октября 2024 года в перерыве заседания Священного Синода Русской Православной Церкви в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл вручил председателю Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополиту Волоколамскому Антонию орден благоверного князя Даниила Московского II степени. При вручении присутствовали члены Священного Синода.

Патриаршей награды иерарх удостоен во внимание к усердным архипастырским трудам и в связи с 40-летием со дня рождения.

«Поздравляю, владыка, с высокой наградой и благодарю за твои труды, — сказал Предстоятель Русской Православной Церкви, вручая орден. — Знаю тебя, можно сказать, с твоего отрочества, свидетель твоего восхождения от силы к силе. Могу сказать о том, что Господь дал тебе многое, и то, что дает Господь, — это не от нас, а Божий дар; а вот то, как мы распоряжаемся этим Божиим даром, — это от нас. Ты воспринял, развил и применил его ко многим и многим обстоятельствам своей жизни, связанным в первую очередь с ответственным служением Святой Церкви. Благодарю тебя за это и желаю тебе помощи Божией, долгих лет жизни и продолжать свое многополезное служение. Спаси, Господи!»

Митрополит Антоний сердечно поблагодарил Святейшего Патриарха Кирилла за высокую награду.

#### ЖУРНАЛ № 106

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Ташкентского и Узбекистанского Викентия, главы Среднеазиатского митрополичьего округа, о состоявшемся заседании Синода Среднеазиатского митрополичьего округа.

#### Справка:

Согласно статье 9 главы XIV Устава Русской Православной Церкви: «Журналы Синода Митрополичьего округа представляются Священному Синоду и утверждаются Патриархом Московским и всея Руси».

#### постановили:

Утвердить журналы Синода Среднеазиатского митрополичьего округа от 5 сентября 2024 года.

#### ЖУРНАЛ № 107

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о положении дел в Донецкой епархии. **ПОСТАНОВИЛИ:** 

- 1. Учитывая состояние здоровья Преосвященного митрополита Донецкого и Мариупольского Илариона, существенно затрудняющее беспрепятственное управление им епархией, тем более в условиях региона, где идут военные действия, почислить Преосвященного митрополита Илариона на покой с выражением благодарности ему за понесенные многолетние труды по созиданию епархиальной жизни, строительству многочисленных храмов, рукоположению многих священнослужителей.
- 2. Местом пребывания Преосвященного митрополита Илариона на покое определить Симферопольскую епархию с получением содержания от Донецкого епархиального управления.
- 3. Преосвященным Донецким и Мариупольским быть митрополиту Владивостокскому и Приморскому Владимиру с освобождением его от управления Владивостокской епархией и выражением благодарности за понесенные труды.
- 4. Преосвященным Владивостокским и Приморским, главой Приморской митрополии, быть епископу Ейскому и Тимашевскому Павлу с освобождением его от управления Ейской епархией и Душанбинской епархией, а также выражением благодарности за понесенные труды.
- 5. Временное управление Душанбинской епархией возложить на Преосвященного епископа Нижнетагильского и Невьянского Феодосия.

#### ЖУРНАЛ № 108

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Воронежского и Лискинского Сергия о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия.

#### Справка:

Согласно пункту 26 главы XV Устава Русской Православной Церкви: «По достижении 75-летнего возраста архиерей подает на имя Патриарха Московского и всея Руси прошение об уходе на покой. Вопрос о времени удовлетворения такого прошения решается Священным Синодом».

#### постановили:

- 1. Прошение удовлетворить, выразив благодарность Преосвященному митрополиту Сергию за более чем 20-летнее управление Воронежской епархией, во время которого число храмов и духовенства существенно увеличилось, а также за предыдущие труды в области внешних церковных связей, в сфере церковной благотворительности и в области церковного администрирования в качестве управляющего делами Московской Патриархии.
- 2. Определить для Преосвященного митрополита Сергия местом пребывания на покое г. Москву с получением содержания от Воронежского епархиального управления.
- 3. Преосвященным Воронежским и Лискинским, главой Воронежской митрополии, быть епископу Сызранскому и Шигонскому Леонтию с освобождением его от управления Сызранской епархией и выражением благодарности за понесенные труды.
- 4. Временное управление Сызранской епархией возложить на Преосвященного митрополита Самарского и Новокуйбышевского Сергия.

#### ЖУРНАЛ № 109

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о положении дел в Новороссийской епархии (Кубанская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященного архиепископа Новороссийского и Геленджикского Каллистрата освободить от управления Новороссийской епархией и назначить Преосвященным Бежецким и Удомельским.
- 2. Преосвященным Новороссийским быть епископу Вяземскому и Гагаринскому Сергию с освобождением его от управления Вяземской епархией, с выражением благодарности за понесенные труды.
- 3. Временное управление Вяземской епархией возложить на Преосвященного митрополита Смоленского и Дорогобужского Исидора.

#### ЖУРНАЛ № 110

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Щигровской епархии (Курская митрополия).

#### постановили:

Преосвященным Щигровским и Мантуровским быть епископу Бронницкому Феогносту, викарию Святейшего Патриарха Московского и всея Руси.

#### ЖУРНАЛ № 111

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Ейской епархии (Кубанская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Ейским и Тимашевским избрать иеромонаха Серафима (Лопухова), клирика Иваново-Вознесенской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии иеромонаха Серафима (Лопухова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 112

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Алапаевской епархии (Екатеринбургская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Алапаевским и Ирбитским избрать игумена Сергия (Зайчикова), клирика Пензенской епархии.
- 2. Место наречения и хиротонии игумена Сергия (Зайчикова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 113

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о замещении вакантной кафедры Выксунской епархии (Нижегородская митрополия).

#### постановили:

- 1. Преосвященным Выксунским и Павловским быть епископу Георгиевскому и Прасковейскому Гедеону с освобождением его от управления Георгиевской епархией.
- 2. Преосвященным Георгиевским и Прасковейским избрать игумена Николая (Пашкова), клирика Кинельской епархии.
- 3. Место наречения и хиротонии игумена Николая (Пашкова) во епископа, по возведении его в сан архимандрита, оставить на благоусмотрение Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

#### ЖУРНАЛ № 114

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о деятельности Синодального миссионерского отдела.

#### постановили:

1. Преосвященного епископа Луховицкого Евфимия освободить от должностей председателя Синодального миссионерского отдела, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси и наместника Высоко-Петровского ставропигиального мужского монастыря.

- 2. Временно исполняющим обязанности председателя Синодального миссионерского отдела назначить иерея Антония Косых, клирика Московской епархии.
- 3. Преосвященному епископу Евфимию быть викарием Патриаршего экзархата Африки с сохранением того же титула.

#### ЖУРНАЛ № 115

#### СЛУШАЛИ:

Прошение Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента о почислении его на покой в связи с достижением 75-летия.

#### Справка:

Согласно пункту 26 главы XVI Устава Русской Православной Церкви: «По достижении 75-летнего возраста архиерей подает на имя Патриарха Московского и всея Руси прошение об уходе на покой. Вопрос о времени удовлетворения такого прошения решается Священным Синодом».

#### постановили:

Благословить Преосвященному митрополиту Калужскому и Боровскому Клименту продолжить управление Калужской епархией.

#### ЖУРНАЛ № 116

#### СЛУШАЛИ:

Рапорты Преосвященного митрополита Калужского и Боровского Климента, председателя Издательского совета Русской Православной Церкви и председателя Комиссии по составлению месяцеслова Русской Православной Церкви, и Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, о порядке установления празднований соборам местных новомучеников и исповедников.

#### Справка:

Комиссия по составлению месяцеслова Русской Православной Церкви внесла предложение, чтобы празднование соборов святых новомучеников и исповедников митрополий и епархий совершалось на местном уровне без внесения в общецерковный календарь, при сохранении в общецерковном календаре общих памятей соборов святых данных митрополий и епархий.

При этом Комиссия предлагает сохранить за Самоуправляемыми Церквами, Экзархатами и Митрополичьими округами право ходатайствовать о внесении в общецерковный календарь празднований соборов новомучеников и исповедников данных Самоуправляемых Церквей, Экзархатов и Митрополичьих округов.

Синодальная комиссия по канонизации святых поддерживает это предложение.

#### постановили:

- 1. Сохранить практику утверждения Священным Синодом соборов местных новомучеников и исповедников митрополий и епархий, но без внесения таковых соборов в общецерковный календарь.
- 2. Сохранить практику утверждения Священным Синодом с внесением в общецерковный календарь соборов местных новомучеников и исповедников Самоуправляемых Церквей, Экзархатов и Митрополичьих округов.
- 3. Сохранить в общецерковном календаре указание на празднование соборов: Бутовских новомучеников, Радонежских новомучеников и исповедников, Соловецких новомучеников и исповедников.

#### ЖУРНАЛ № 117

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных об утверждении или дополнении соборов местных святых.

#### Справка:

В заседании от 16 мая 2023 года (журнал № 31) Священный Синод определил: «О дальнейшем дополнении поименных списков местных соборов святых, а также об утверждении новых списков иметь суждение по мере подготовки таковых Синодальной комиссией по канонизации святых во взаимодействии с Управлением делами Московской Патриархии и соответствующими епархиями, с представлением результатов работы Священному Синоду».

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Минского и Заславского Вениамина, Патриаршего экзарха всея Беларуси:
- а) утвердить поименный список собора новомучеников и исповедников земли Белорусской согласно приложению к настоящему журналу;
- б) определить празднование собора новомучеников и исповедников земли Белорусской 15/28 октября при совпадении этого числа с воскресным днем или в ближайший воскресный день после этой даты.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Иваново-Вознесенского и Вичугского Иосифа дополнить поименный список собора святых Ивановской митрополии именами ранее прославленных подвижников благочестия:
- блаженного Киприана Суздальско-Уводского (1622), подвижническая жизнь которого проходила на территории нынешней Ивановской области;
- благоверного князя Феодора Стародубского (1330), главной вотчиной которого было село Алексино

нынешней Ивановской области, где и почивают его святые моши.

- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Смоленского и Дорогобужского Исидора дополнить поименный список собора святых Смоленской митрополии именами следующих новомучеников, жизнь которых связана со Смоленской землей:
  - Антония (Тимофеева), мон., прмч. (1942);
  - Василия Протопопова, сщмч. (1940);
  - Владимира Преображенского, сщмч. (1937);
  - Ионы (Лазарева), еп. Велижского, сщмч. (1937);
  - Николая Кобранова, прот., сщмч. (1937);
  - Никиты Алмазова, протодиак., сщмч. (1937);
  - Феодора Недосекина, сщмч. (1942).

#### ЖУРНАЛ № 118

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Тверского и Кашинского Амвросия, председателя Синодальной богослужебной комиссии, о представлении на утверждение Священного Синода ряда богослужебных текстов.

#### постановили:

Утвердить к общецерковному богослужебному употреблению:

- Текст службы (иной) святителю Тихону, Патриарху Московскому и всея России;
- Тропарь, кондак и молитву святителю Симеону Тверскому;
- Тропарь, кондак и молитву священномученику Леониду Серебренникову;
- Тропарь, кондак и молитву священномученику Филиппу Распопову;
- Тропари, кондак и молитву священномученику Николаю Беневоленскому;
- Тропарь, кондак и величание преподобномученику Илии (Вятлину);
- Тропарь и кондак святым мученикам благоверным князю Симеону и княгине Иулиании Вяземским, Новоторжским.

#### ЖУРНАЛ № 119

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о посещении Азербайджана, Франции и Китая.

#### Справка:

25–26 августа 2024 года по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла председатель ОВЦС посетил Азербайджан. 26 августа в Баку митрополит Антоний принял участие в праздничном приеме по случаю 75-летия председателя Управления мусульман Кавказа Шейхуль-ислама Аллахшукюра Пашазаде, где вручил юбиляру поздравительный адрес Святейшего Патриарха Кирилла и памятный подарок.

Во время поездки председатель ОВЦС посетил собор Рождества Пресвятой Богородицы в Баку, где встретился с епископом Бакинским и Азербайджанским Алексием. В ходе беседы обсуждались, в частности, вопросы межрелигиозных отношений.

С 4 по 8 сентября по благословению Святейшего Патриарха митрополит Волоколамский Антоний находился с рабочим визитом во Франции.

5 сентября председатель ОВЦС возглавил праздничную Божественную литургию в Николаевском соборе г. Ниццы. В богослужении приняли участие Патриарший экзарх Западной Европы митрополит Корсунский и Западноевропейский Нестор и архиереи Западноевропейского экзархата. По окончании богослужения председатель Отдела внешних церковных связей огласил поздравительный адрес Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла по случаю 50-летия митрополита Нестора и, исполняя Патриаршее благословение, вручил юбиляру орден преподобного Сергия Радонежского (II степени).

8 сентября митрополит Антоний совершил Божественную литургию в кафедральном соборном храме в честь Живоначальной Троицы в Париже.

С 17 по 21 октября по благословению Святейшего Патриарха митрополит Волоколамский Антоний находился с рабочим визитом в Китае.

19 и 20 октября председатель ОВЦС совершил Божественную литургию в храме Успения Пресвятой Богородицы в Пекине, расположенном на территории Посольства Российской Федерации в Китайской Народной Республике, а также принял участие в торжествах по случаю 15-летия освящения этого храма. Митрополиту Антонию сослужили клирики Московского Патриархата, несущие послушание на Китайской земле.

В рамках визита состоялась встреча председателя ОВЦС с послом России в КНР И. В. Моргуловым, на которой обсуждались вопросы, касающиеся духовного окормления соотечественников в Китае. По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла митрополит Антоний вручил дипломату медаль «Патриаршая благодарность» во внимание к помощи, оказываемой Успенскому приходу.

#### постановили:

Доклад принять к сведению.

#### ЖУРНАЛ № 120

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о состоявшемся заседании Рабочей группы по координации двусторонних отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью.

#### Справка:

С 21 по 25 августа 2024 года в Дубае (Объединенные Арабские Эмираты) состоялось третье заседание Рабочей группы по координации двусторонних отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью. Договоренность об учреждении Рабочей группы была достигнута Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом и Святейшим Католикосом Василием Мар Фомой Павлом II в ходе визита Предстоятеля Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви в Россию с 31 августа по 5 сентября 2019 года.

В состав делегации со стороны Московского Патриархата вошли епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл — сопредседатель Рабочей группы, секретарь по межхристианским отношениям Отдела внешних церковных связей иеромонах Стефан (Игумнов) — секретарь Рабочей группы, сотрудник ОВЦС иеромонах Марк (Ахматханов), старший преподаватель Института классического Востока и античности Высшей школы экономики М.Г.Калинин. Со стороны Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви в заседании участвовали митрополит епархии Северо-Восточной Америки Захария Мар Николовос — сопредседатель Рабочей группы, председатель Отдела внешних церковных связей митрополит Делийский Юханон Мар Деметриос в качестве почетного гостя, исполнительный директор Отдела внешних церковных связей священник Ашвин Фернандис — секретарь Рабочей группы, член Церковного совета Д. Мэтью.

Рабочая группа отметила историческую важность состоявшейся встречи Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с Предстоятелем Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церкви Святейшим Католикосом Василием Мар Фомой Матфеем III во время его визита в Россию с 3 по 8 сентября 2023 года.

В ходе заседания епископ Кирилл сообщил о принятом Верховной Радой Украины законопроекте, направленном на ликвидацию Украинской Православной Церкви. Члены маланкарской делегации выразили крайнюю обеспокоенность в связи с усилением преследований православных верующих на Украине. Представители Русской Православной Церкви выразили благодарность маланкарской стороне за ранее опубликованные заявления в поддержку Украинской Православной Церкви и ее иерархов.

За время, прошедшее с предыдущего заседания Рабочей группы, состоявшегося в апреле 2023 года в Москве, реализован ряд двусторонних инициатив: взаимные визиты иерархов, проведение встреч с преподавателями и студентами духовных школ, продолжение обучения маланкарских студентов в Русских духовных школах, развитие проектов монашеского обмена, участие представителя Маланкарской Церкви в международной конференции Отдела внешних церковных связей, посвященной пастырскому попечению о душевнобольных, проведение двух научно-медицинских консилиумов врачей ведущих клиник обеих Церквей, создание и показ двухсерийного документального фильма об апостоле Фоме и Маланкарской Церкви, оказание маланкарской стороной содействия Русской Православной Церкви в предоставлении ее верующим, проживающим в Индии, храмов для проведения богослужений.

Рабочей группой представлены предложения по дальнейшему развитию сотрудничества на актуальных направлениях.

#### постановили:

- 1. Доклад принять к сведению.
- 2. Признать успешной деятельность Рабочей группы по координации двусторонних отношений между Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью.
- 3. Отметить значимость реализуемых Русской Православной Церковью и Маланкарской Ортодоксальной Сирийской Церковью двусторонних проектов.

#### ЖУРНАЛ № 121

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о состоявшемся третьем заседании Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью.

#### Справка:

С 23 по 25 сентября 2024 года в Аддис-Абебе состоялось третье заседание Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью.

Со стороны Московского Патриархата в заседании приняли участие: епископ Сергиево-Посадский и Дмитровский Кирилл — сопредседатель Комиссии; секретарь по межхристианским отношениям Отдела внешних церковных связей иеромонах Стефан (Игумнов); настоятельница Марфо-Мариинской обители милосердия игумения Елисавета (Позднякова); заместитель председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ В. В. Кипшидзе; сотрудник ОВЦС Д. Э. Аракелян. В состав делегации со стороны Эфиопской Церкви вошли: архиепископ Южного Омо Абуна Филипос — сопредседатель Комиссии; заместитель управляющего делами Эфиопской Патриархии протоиерей Элиас Абрха; проректор Свято-Троицкого богословского университета в Аддис-Абебе профессор протоиерей Хайлегабриэль Гирма; декан факультета дистанционного обучения Свято-Троицкого богословского университета священник Гебреханна Гебрецадик; член экспертного совета по высшему образованию при Эфиопской Патриархии, секретарь Комиссии священник Даниэль Сейфемихааль

24 сентября в Патриаршей резиденции Эфиопской Церкви в Аддис-Абебе состоялась встреча Святейшего Патриарха Эфиопского Абуны Матфия с членами Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью. В числе обсуждавшихся тем — положение православных верующих на Украине, в том числе в контексте принятого Верховной Радой Украины законопроекта, направленного на ликвидацию Украинской Православной Церкви. Патриарх Абуна Матфий выразил солидарность Эфиопской Церкви с гонимыми украинскими православными братьями и сестрами и заявил о неизменности поддержки Московского Патриархата со стороны Эфиопской Церкви.

Участники заседания подвели итоги деятельности Комиссии за время, прошедшее с ее предыдущей встречи в Москве с 11 по 16 февраля 2023 года. Особо важной остается взаимная поддержка, оказываемая Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью на международном уровне, совместные усилия в деле защиты христиан, терпящих гонения в разных регионах мира, отстаивание традиционных нравственных ценностей. Также реализованы следующие проекты: проведение в Аддис-Абебе первого раунда переговоров по развитию двустороннего академического взаимодействия; организация в Эфиопии двух концертов объединенного хора Свято-Троицкой Сергиевой лавры и Московской духовной академии; проведение в Московской духовной академии, Сретенской духовной академии и Общецерковной аспирантуре и докторантуре восьми семинаров, посвященных богословию, истории и литургической традиции Эфиопской Церкви; контакты между представителями монашества; совершение Пасхального богослужения для проживающих в Аддис-Абебе верующих Московского Патриархата; оказание поддержки московской общине Эфиопской Церкви; содействие развитию взаимодействия эфиопских производителей



церковной утвари и ХПП «Софрино»; участие представителей Эфиопской Церкви в организованном в Москве Фестивале духовной музыки народов Христианского Востока и в других культурных мероприятиях; составление научного описания артефактов, относящихся к истории межцерковных отношений; переговоры с руководством Синодального отдела по делам детей и семьи Эфиопской Церкви и посещение действующих под его эгидой социальных объектов; контакты с Медиадепартаментом и с Департаментом воскресных школ и молодежи Эфиопской Церкви.

Комиссией представлены предложения по дальнейшему развитию взаимодействия на актуальных направлениях.

#### постановили:

- 1. Доклад принять к сведению.
- 2. Признать успешной деятельность Комиссии по диалогу между Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью.
- 3. Отметить значимость реализуемых Русской Православной Церковью и Эфиопской Церковью двусторонних проектов.

#### ЖУРНАЛ № 122

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных

связей, о подготовке очередного заседания совместной российско-иранской комиссии по диалогу «Православие — Ислам» с 6 по 11 декабря 2024 года.

#### Справка:

Совместная российско-иранская комиссия по диалогу «Православие — Ислам» образована в 1997 году. Ее заседания проходили в Тегеране (в 1997, 2001, 2006, 2010, 2014 и 2018 гг.) и Москве (в 1999, 2004, 2008, 2012, 2016 и 2023 гг.). На заседаниях комиссии были рассмотрены, в частности, вопросы места и роли религии в современном мире, межцивилизационного, межкультурного и межрелигиозного диалога, прав человека, глобализации, защиты окружающей среды; проблемы терроризма и экстремизма, духовно-нравственного кризиса в обществе; отдельные вопросы христианского и исламского богословия и антропологии; возможности академического взаимодействия; положение религиозных меньшинств на Ближнем Востоке; проблемы защиты окружающей среды; социальное служение религиозных общин в период пандемии.

#### постановили:

Утвердить следующий состав делегации Русской Православной Церкви для участия в XIII заседании совместной российско-иранской комиссии по диалогу «Православие — Ислам»:

- митрополит Волоколамский Антоний, председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата;
  - митрополит Казанский и Татарстанский Кирилл;
- протоиерей Николай Балашов, советник Патриарха Московского и всея Руси;
- архимандрит Филарет (Булеков), заместитель председателя ОВЦС;
- архимандрит Александр (Заркешев), настоятель Николаевского собора в Тегеране;
- протоиерей Александр Абрамов, секретарь Синодальной комиссии по биоэтике;
- иеромонах Григорий (Матрусов), председатель Экспертного совета при Патриархе Московском и всея Руси по взаимодействию с исламским миром;
- иеромонах Кирилл (Корытко), секретарь Татарстанской митрополии;
- иерей Илия Кашицын, секретарь ОВЦС по межрелигиозным отношениям;
- иерей Николай Васин, помощник председателя ОВЦС:
- Дунаева Елена Викторовна, старший научный сотрудник Института востоковедения Российской академии наук, доцент Института стран Азии и Африки Московского государственного университета.

#### ЖУРНАЛ № 123

ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ о порядке рассмотрения обращений о совершении отпеваний детей и подростков, совершивших самоубийство.

#### Справка:

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла Комиссия Межсоборного Присутствия по церковному управлению, пастырству и организации церковной жизни провела исследование вопроса о возможности совершения отпеваний детей и подростков, совершивших самоубийство под воздействием суицидальных групп («групп смерти») или под иным деструктивным влиянием. Комиссией проведены консультации и семинары при участии опытных пастырей, педагогов и психиатров.

Комиссия со скорбью констатировала, что неустойчивость подростковой и детской психики, особенно подпавшей под воздействие злоумышленников, пользующихся манипуляциями или шантажом, в частности в суицидальных группах («играх смерти»), может привести детей или подростков к совершению суицидальных действий. Подобное состояние может рассматриваться как состояние «вне ума», по выражению 14-го правила патриарха Тимофея Александрийского, предусматривающего возможность церковного поминовения людей, наложивших на себя руки в таком состоянии.

Комиссия подготовила предложения, касающиеся порядка рассмотрения обращений о совершении отпеваний детей и подростков, совершивших самоубийство. Эти предложения были разосланы 8 августа 2024 года в епархии Русской Православной Церкви для получения мнений епархиальных Преосвященных с уточнением, что отсутствие ответа будет рассматриваться как согласие с предложенным проектом. В предусмотренный для направления ответов период, помимо положительных отзывов, отрицательные отзывы поступили только от трех Преосвященных. Кроме того, поступило несколько предложений по внесению поправок в проект, в основном относящихся к возрастным категориям.

#### постановили:

- 1. С глубокой скорбью отметить актуальность проблемы участившихся случаев намеренного доведения подростков и детей до самоубийства, в том числе посредством шантажа, манипуляций или использования иных деструктивных методов, подавляющих критическое мышление и естественную осторожность жертвы.
- 2. Напомнить, что сознательное самоубийство, к примеру «от обиды человеческой, или по какому-то иному поводу от малодушия» (Тим. Ал. 14), есть тяжкий грех, препятствующий совершению церковной заупокойной

молитвы о наложившем на себя руки. Тем более тяжким грехом является намеренное доведение до самоубийства.

- 3. При этом, имея в виду правило патриарха Тимофея Александрийского 14-е и основанное на этом правиле определение Священного Синода от 27 июля 2011 года (журнал № 87) относительно возможности отпевания лиц, окончивших жизнь самоубийством в состоянии психического расстройства, а также принимая во внимание неустойчивость подростковой и детской психики и ее подверженность манипулятивным влияниям извне, определить следующий порядок рассмотрения обращений о совершении отпевания ребенка или подростка, совершившего самоубийство:
- А) Вопрос о возможности совершения отпевания и дальнейшего церковного поминовения ребенка (подростка), совершившего самоубийство, рассматривается епархиальным архиереем или уполномоченной им для рассмотрения подобных вопросов епархиальной комиссией, порядок работы которой определяется епархиальным архиереем.
- Б) При рассмотрении ситуации членами комиссии (или по ее поручению благочинным по месту события) опрашиваются свидетели, могущие подтвердить, что упомянутый ребенок (подросток) имел устремление к Богу, вел нормальный для своего возраста образ жизни, не позволяющий ожидать от него суицидальных действий, или что он подвергался разрушительному воздействию организаторов «групп смерти», шантажа и манипуляций, значительно превосходящих или подавляющих его критическое мышление и естественную осторожность. Также для принятия решения могут быть рассмотрены заключения правоохранительных органов (доследственной проверки) и результаты психолого-педагогической экспертизы, если соответствующие документы будут предоставлены комиссии.
- В) При заключении епархиального архиерея или епархиальной комиссии о невозможности совершения отпевания, священнику следует предложить родственникам совершить «Чин молитвенного утешения сродников живот свой самовольно скончавшаго», утвержденный синодальным определением от 27 июля 2011 года, а также, в случае просьбы родственников о поминовении умершего, совершать таковое в своей домашней молитве словами преподобного Льва Оптинского, как это предусмотрено в том же синодальном определении: «Взыщи, Господи, погибшую душу раба Твоего (имярек): аще возможно есть, помилуй. Неизследимы судьбы Твой. Не постави мне в грех молитвы сей моей, но да будет святая воля Твоя».
- Г) В любой ситуации священнику надлежит проявить сострадание родственникам скончавшегося, обратив

к ним слова утешения; разъяснить им, что их отношения с ребенком, наложившим на себя руки, не закончились и он нуждается в их вере и молитве; призвать их к молитве об усопшем несовершеннолетнем, к деятельной христианской жизни, непременно включающей регулярное посещение храма и участие в Таинствах Церкви.

#### ЖУРНАЛ № 124

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Ставропольского и Невинномысского Кирилла, председателя Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами, об упорядочении практики совершения богослужений священнослужителями, окормляющими подразделения на территории проведения специальной военной операции.

#### Справка:

Согласно информации Преосвященного митрополита Кирилла, практика совершения богослужений священнослужителями, окормляющими подразделения на территории проведения специальной военной операции, в настоящее время неоднородна, в связи с чем Преосвященный митрополит Кирилл испрашивает руководственные указания Священного Синода относительно упорядочения таковой практики.

#### постановили:

На время проведения специальной военной операции предоставить Преосвященному митрополиту Ставропольскому и Невинномысскому Кириллу, председателю Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами, под его ответственность, придерживаясь сложившейся традиции, определять порядок совершения богослужений в зоне боевых действий применительно к ситуации в различном удалении от линии боевого соприкосновения.

#### ЖУРНАЛ № 125

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, о состоявшемся Собрании игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви.

#### Справка:

По благословению и под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла 25 сентября 2024 года в Храме Христа Спасителя города Москвы состоялось Собрание игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви.

В Собрании приняли участие 528 представителей монастырей из 152 епархий Русской Православной Церкви,



в том числе 19 Преосвященных, 156 игуменов, 195 игумений, а также насельники и насельницы обителей.

Важнейшее значение для всех участников имело Первосвятительское слово, в котором были сформулированы приоритетные задачи для современных монастырей. В ходе собрания было также заслушано 4 доклада с комментариями по наиболее значимым вопросам.

Собранием был принят итоговый документ.

#### постановили:

- 1. Выразить удовлетворение в связи проведением Собрания игуменов и игумений монастырей Русской Православной Церкви.
- 2. Благодарить Святейшего Патриарха Кирилла за благословение на проведение Собрания и участие в его работе.
  - 3. Одобрить итоговый документ Собрания.

#### ЖУРНАЛ № 126

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Мурманского и Мончегорского Митрофана, председателя Патриаршей комиссии по вопросам физической культуры и спорта, о вторых Всероссийских спортивных играх святого благоверного князя Александра Невского и втором Всероссийском форуме «Вера и спорт».

#### Справка:

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с 2023 года проводятся Всероссийские спортивные игры святого благоверного князя Александра Невского и Всероссийский форум «Вера и спорт». Игры включены в Единый календарный план межрегиональных, всероссийских и международных физкультурных мероприятий и спортивных мероприятий Министерства спорта Российской Федерации и проводятся в рамках федерального проекта «Спорт — норма жизни» национального проекта «Демография».

С 11 по 16 сентября 2024 года в Нижнем Новгороде состоялись Вторые игры и форум в формате мероприятия Союзного государства. В играх приняли участие около 2000 человек из 68 регионов Российской Федерации и Республики Беларусь. В состав команд вошли в том числе священнослужители Русской Православной Церкви и других традиционных религий России.

Приветствие играм и форуму направили Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, председатель Правительства Российской Федерации М. В. Мишустин, министр спорта Российской Федерации М. В. Дегтярев, министр спорта и туризма Республики Беларусь С. М. Ковальчук, заместитель председателя Государственной

Думы Федерального Собрания Российской Федерации A. Ю. Кузнецова.

В церемонии открытия игр и пленарном заседании форума «Вера и спорт» приняли участие митрополит Нижегородский и Арзамасский Георгий, председатель Патриаршей комиссии по вопросам физической культуры и спорта митрополит Мурманский и Мончегорский Митрофан, а также министр спорта Российской Федерации М. В. Дегтярев (онлайн), губернатор Нижегородской области Г. С. Никитин, статс-секретарь — заместитель министра спорта Российской Федерации А. А. Никитин, прочие официальные лица, представители традиционных религий России.

В личном первенстве и командном зачете были разыграны награды по мини-футболу, баскетболу, шахматам, самбо, настольному теннису и выполнению нормативов комплекса ВФСК ГТО. Дополнительно прошли соревнования по фиджитал-хоккею и шахматам онлайн.

Кубок Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла завоевала команда Санкт-Петербурга. Приз председателя Патриаршей комиссии по вопросам физической культуры и спорта «За честную игру» был вручен командам Республики Беларусь и Ивановской области.

В работе форума «Вера и спорт» (очно и онлайн) приняли участие около 1500 человек: духовенство и миряне Русской Православной Церкви, представители традиционных религий России, федеральных и региональных органов исполнительной власти в сфере спорта, просвещения, образования, культуры, национальной и молодежной политики, международного сотрудничества, спортивного и образовательного сообщества, общественных организаций, студенты и учащиеся.

Деловая программа форума включала 12 секций и дискуссионных площадок образовательной, культурной, научной и учебно-методической направленности, на которых обсуждались вопросы взаимодействия религиозных организаций и спортивного сообщества, духовно-нравственного и патриотического воспитания подрастающего поколения, защиты традиционных ценностей, технологических вызовов современного спорта.

Третьи игры и форум пройдут в 2025 году в Санкт-Петербурге в международном формате.

#### постановили:

- 1. Рапорт принять к сведению.
- 2. Рекомендовать епархиальным Преосвященным в соработничестве с региональными органами исполнительной власти содействовать более широкому представительству команд регионов России и других стран канонической территории Русской Православной Церкви на третьих Всероссийских спортивных играх святого

благоверного князя Александра Невского, а также обеспечить взаимодействие духовников с командами на ранних этапах тренировочного цикла подготовки к играм.

#### ЖУРНАЛ № 127

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Звенигородского Мефодия, председателя Синодальной библейско-бого-словской комиссии, об актуализации Положения Синодальной библейско-богословской комиссии.

#### постановили:

Утвердить Положение о Синодальной библейско-богословской комиссии в новой редакции.

#### ЖУРНАЛ № 128

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о разграничении деятельности Синодальной комиссии по иконописи и Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации, а также о порядке взаимодействия епархий и духовных учебных заведений с упомянутыми учреждениями.

#### Справка:

Синодальная комиссия по иконописи учреждена решением Священного Синода от 11 октября 2023 г. (журнал № 107). Экспертный совет по церковному искусству, архитектуре и реставрации учрежден решением Священного Синода от 16 апреля 2016 г. (журнал № 18).

#### постановили:

- 1. Утвердить Порядок взаимодействия епархий и духовных учебных заведений с Синодальной комиссией по иконописи и с Экспертным советом по церковному искусству, архитектуре и реставрации.
- 2. Поручить Синодальной комиссии по иконописи во взаимодействии с художественным советом ХПП «Софрино» осуществлять наблюдение и контроль за соответствием церковной традиции иконографических образцов, используемых для печатной продукции, а также за разработкой новых иконографических решений изготовляемой предприятием продукции (икон, иконостасов и декоративно-прикладных изделий).

#### ЖУРНАЛ № 129

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного епископа Троицкого Панкратия, председателя Синодальной комиссии по канонизации святых, о внесении изменений в состав Комиссии.

#### постановили:

- 1. Исключить из состава Синодальной комиссии по канонизации святых:
- а) митрополита Таллинского и всея Эстонии Евгения и митрополита Тверского и Кашинского Амвросия,

включенных в комиссию в связи с занимаемыми должностями ректоров духовных академий;

- б) архиепископа Павлодарского и Экибастузского Варнаву в связи с освобождением от должности председателя Комиссии Митрополичьего округа в Республике Казахстан по канонизации святых;
- в) архимандрита Никодима (Генералова) в связи с освобождением его от должности председателя Комиссии Белорусского экзархата по канонизации святых.
- 2. Включить в состав Синодальной комиссии по канонизации святых:
- а) архиепископа Петропавловского и Булаевского Владимира, председателя Комиссии Митрополичьего округа в Республике Казахстан по канонизации святых;
- б) епископа Борисовского и Марьингорского Амвросия, председателя Комиссии Белорусского экзархата по канонизации святых.

#### ЖУРНАЛ № 130

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт протоиерея Максима Козлова, председателя Учебного комитета Русской Православной Церкви, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Вологодского и Кирилловского Саввы переназначить на должность ректора Вологодской духовной семинарии ее ректора иерея Алексия Ольховникова, уставной срок полномочий которого истекает в текущем году.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Екатеринодарского и Кубанского Василия освободить его от должности временно исполняющего ректора Екатеринодарской духовной семинарии и назначить временно исполняющим ректора упомянутой семинарии иерея Андрея Кретова, ее проректора по учебной работе, отложив суждение об утверждении его в должности до успешной защиты им кандидатской диссертации, предоставив ему для этого срок до конца 2025 года.

#### ЖУРНАЛ № 131

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт В. Р. Легойды, председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и средствами массовой информации, о назначении ему заместителя.

#### Справка:

Согласно Уставу Русской Православной Церкви «Священный Синод назначает... руководителей синодальных учреждений и, по их представлению, их заместителей» (V.27.a).

#### постановили:

Заместителем председателя Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и средствами массовой информации назначить И. А. Кузьменкова, исполняющего обязанности заместителя упомянутого отдела.

#### ЖУРНАЛ № 132

#### СЛУШАЛИ:

Рапорт Преосвященного митрополита Каширского Феогноста, председателя Синодального отдела по монастырям и монашеству, относительно поступивших прошений епархиальных Преосвященных.

#### постановили:

- 1. В связи с прошением Преосвященного митрополита Ташкентского и Узбекистанского Викентия назначить монахиню Евгению (Орымбетову) на должность игумении Покровского женского монастыря города Дустабада Ташкентской области Республики Узбекистан.
- 2. В связи с прошением Преосвященного митрополита Пермского и Кунгурского Мефодия освободить монахиню Сергию (Бересневу) от должности исполняющей обязанности игумении Кунгурского Иоанно-Предтеченского женского монастыря города Кунгура Пермского края и назначить на эту должность монахиню Екатерину (Верхоланцеву).
- 3. В связи с прошением Преосвященного митрополита Вятского и Слободского Марка освободить архимандрита Феодора (Рулева) от должности наместника Свято-Успенского Трифонова мужского монастыря города Кирова и назначить на эту должность архимандрита Иова (Муравьева).
- 4. В связи с прошением Преосвященного епископа Белевского и Алексинского Серафима:
- а) назначить игумена Назария (Рыпина) на должность наместника Введенского Макарьевского Жабынского мужского монастыря села Жабынь Белевского района Тульской области;
- б) назначить игумена Хризостома (Егорова) на должность игумена Спасо-Преображенского Крестовоздвиженского мужского монастыря города Белева Тульской области.
- 5. Освободить по состоянию здоровья игумению Веру (Ровчан) от должности настоятельницы Успенского Вышенского монастыря Скопинской епархии, направив ее для несения посильных монашеских трудов в Свято-Троицкий Серафимо-Дивеевский монастырь, и назначить на должность игумении Успенского Вышенского монастыря Скопинской епархии монахиню Димитрию (Лукьянову), насельницу Рож-

дества Богородицы Снетогорского монастыря Псковской епархии.

#### ЖУРНАЛ № 133

#### СЛУШАЛИ:

Доклад Преосвященного митрополита Волоколамского Антония, председателя Отдела внешних церковных связей, о поступивших обращениях относительно перехода клириков в другие Поместные Православные Церкви.

#### Справка:

Священный Синод в заседании от 17–19 июля 2006 года (журнал № 53) постановил, что переход клирика в другую каноническую юрисдикцию осуществляется по представлению епархиального архиерея при одобрении Священным Синодом и на основании отпускной грамоты Патриарха Московского и всея Руси.

Святейший Патриарх Сербский Порфирий обратился к Святейшему Патриарху Московскому и всея Руси Кириллу с просьбой о предоставлении канонического отпуска в Белградо-Карловацкую Архиепископию Сербского Патриархата клирика Оренбургской епархии иеромонаха Андроника (Дунаева), защитившего в 2023 году докторскую диссертацию на православном богословском факультете Белградского университета и продолжающего преподавание в данном учебном заведении. Митрополит Оренбургский и Саракташский Петр сообщил, что не имеет возражений против перехода означенного священнослужителя в клир Сербской Православной Церкви.

На имя Святейшего Патриарха Кирилла поступило письмо Святейшего Патриарха Сербского Порфирия с сообщением о том, что архиепископ Цетиньский и митрополит Черногорско-Приморский Иоанникий изъявил желание принять в клир Черногорско-Приморской епархии Сербской Православной Церкви заштатного клирика Самарской епархии иерея Душана Михайловича. Со стороны митрополита Самарского и Новокуйбышевского Сергия возражений против перехода упомянутого священнослужителя в клир Сербской Православной Церкви не имеется.

Архиепископ Оттавский и Канадский Ириней обратился к архиепископу Брестскому и Кобринскому Иоанну с просьбой благословить клирику Брестской епархии Белорусского экзархата диакону Иоанну Боишко переход в клир Канадской архиепископии Православной Церкви в Америке. Преосвященный архиепископ Иоанн и Преосвященный митрополит Минский и Заславский Вениамин не возражают против перехода упомянутого клирика в юрисдикцию Православной Церкви в Америке.

#### постановили:

1. Благословить переход клирика Оренбургской епархии иеромонаха Андроника (Дунаева) в юрисдикцию

Сербской Православной Церкви и направить Святейшему Патриарху Сербскому Порфирию отпускную грамоту упомянутого священнослужителя.

- 2. Благословить переход заштатного клирика Самарской епархии Русской Православной Церкви иерея Душана Михайловича в клир Сербской Православной Церкви и направить Святейшему Патриарху Сербскому Порфирию отпускную грамоту упомянутого священнослужителя.
- 3. Благословить клирику Брестской епархии Белорусского экзархата диакону Иоанну Боишко переход в клир Канадской архиепископии Православной Церкви в Америке и направить архиепископу Оттавскому и Канадскому Иринею отпускную грамоту упомянутого священнослужителя.

## ПОСТОЯННЫМИ ЧЛЕНАМИ СВЯЩЕННОГО СИНОДА ЯВЛЯЮТСЯ:

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл; митрополит Киевский и всея Украины Онуфрий; митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир; митрополит Астанайский и Казахстанский Александр, глава Митрополичьего округа в Республике Казахстан;

митрополит Ташкентский и Узбекистанский Викентий, глава Среднеазиатского митрополичьего округа; митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий;

митрополит Крутицкий и Коломенский Павел,
Патриарший наместник Московской митрополии;
митрополит Минский и Заславский Вениамин,
Патриарший экзарх всея Беларуси;
митрополит Волоколамский Антоний, председатель
Отдела внешних церковных связей;
митрополит Воскресенский Григорий, управляющий
делами Московской Патриархии;
митрополит Наро-Фоминский Никандр, председатель
Финансово-хозяйственного управления Московского
Патриархата.

ДЛЯ УЧАСТИЯ В ОСЕННЕ-ЗИМНЕЙ СЕССИИ (СЕНТЯБРЬ — ФЕВРАЛЬ) СВЯЩЕННОГО СИНОДА 2024—2025 ГОДОВ ПРИГЛАШЕНЫ: митрополит Луганский и Алчевский Пантелеимон; епископ Ванинский и Переяславский Аристарх; епископ Карасукский и Ордынский Филипп; епископ Губкинский и Грайворонский Софроний; епископ Черняховский и Славский Николай.



### Наречение и хиротония архимандрита Вячеслава (Сорокина) во епископа Канского и Богучанского

25 июня 2024 года в домовом храме Всех святых, в земле Российской просиявших, Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Вячеслава (Сорокина), клирика Московской духовной академии, во епископа Канского и Богучанского. При наречении архимандрит Вячеслав обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

1 августа 2024 года, в праздник обретения мощей преподобного Серафима Саровского, чудотворца (1903), за Литургией в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Вячеслава (Сорокина) во епископа Канского и Богучанского. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Вячеслава на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Вячеслава (Сорокина) при наречении во епископа Канского и Богучанского

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и милостивый отец!

Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства, богомудрые архипастыри Церкви Христовой!

В первую очередь позвольте выразить слова искренней благодарности и глубокой признательности за ваше высокое доверие. Находясь перед лицом Вашего Святейшества и собранием архиереев Церкви Христовой, обещаю употребить все свои силы и способности для служения Богу, Церкви и людям и оправдать ваше решение и избрание.

Будучи простым человеком, я испытываю чувство трепета, и «буря помышлений сомнительных» нашла на меня. Вместе с пророком Иеремией восклицаю: Ведь я молод (Иер. 1, 6). Но невольно на память приходят сло-

ва митрополита Таллинского и всея Эстонии Евгения. При его ректорстве в далеком 2007 году я поступил в родную alma mater, при его же ректорстве учился в Московской духовной академии и начинал свое церковное послушание. От его десницы по Вашему благословению, ваше Святейшество, около мощей великого аввы Сергия принял монашеский постриг. Возложением его рук был возведен «во святый и превеличайший степень священства» и «наслаждался Божественныя и Священныя литургии» (чинопоследование таинства Соборования, 5-я молитва). Владыка Евгений, беседуя с нами, молодыми монахами, наставлял нас, что монах выражает свою волю только один раз в жизни, — когда подает прошение на монашеский постриг. Дальше он исполняет обет послушания и со смирением подчиняется воле Священноначалия. Эти слова моего духовного

родителя ободряют меня в преддверии непростого и нового служения и дают дерзновение и силы произнести слова пророка Исаии: Вот я, отправь меня! (Ис. 6, 8).

Сегодняшний день — это возможность обернуться назад и поблагодарить Бога за пройденный путь, за тех людей, которых Он послал на этом пути.

Учеба в Псковском духовном училище и первая поездка в Троице-Сергиеву лавру, первая Литургия в Троицком соборе около мощей преподобного Сергия, необыкновенное знаменное пение, мерцание лампад и потрескивание восковых свечей, иконостас кисти преподобного Андрея Рублева, строгие монахи — все это настолько потрясло и удивило, что вопрос, куда поступать дальше, даже не возникал.

Хочу поблагодарить своих духовников схиигумена Пантелеимона и ар-



химандрита Илариона за их любовь, внимание, терпение и наставления. Протоиерея Андрея Вахрушева, проректора по воспитательной работе Псковского духовного училища, за три года, проведенных вместе, за красоту церковного пения и благолепие богослужения. Его брата протоиерея Михаила Вахрушева за науку трепетного и благоговейного отношения к церковному уставу. Благочинного Покровского академического храма иеромонаха Варнаву за строгость и требовательность, в которых — искреннее радение об общем деле. Благодарю митрополита Никандра за дар бесценной дружбы, за возможность быть искренним и открытым, за совместное преодоление трудностей.

Ваше Святейшество! Позвольте поблагодарить вас лично за ваше отеческое отношение. Будучи проректором по воспитательной работе, я всегда понимал, что вызов в кабинет к проректору для студента «совсем не праздник», а встречу с ним лучше отложить на неопределенный срок, а лучше и вовсе не встречаться. Я очень волновался, когда был приглашен к вам, когда ждал вы-

зова, но страх и волнение совсем исчезли, когда вы вошли и начали беседу спокойно, ровно и доброжелательно. Когда же находился в зале заседания Священного Синода, я не волновался лишь потому, что сидел рядом с вами.

Ваше Святейшество, позвольте вновь поблагодарить вас за высокое доверие, испросить ваших молитв и добрых советов на предстоящем поприще.

На призыв потрудиться на ниве Христовой отвечу словами, которые произносил, принося монашеские обеты под древними сводами Троицкого собора около мощей игумена земли Русской: «Ей, Богу содействующу».

#### Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Вячеславу (Сорокину), епископу Канскому и Богучанскому

Преосвященный епископ Вячеслав! В сей знаменательный день и час сердечно приветствую тебя и поздравляю с архиерейской хиротонией. Дух Святой, укрепляющий все сотворенное, Источник жизни и власти (антифон степенный 2 гласа), через

возложение рук архипастырей снизошел на тебя и соделал преемником апостолов. Отныне ты призван прославлять сие служение (Рим. 11, 13) делами и словами своими, всем сердцем своим и всем разумением своим. Во исполнение благой, угодной и совершенной (Рим. 12, 2) воли Вседержителя, явленной в решении Священного Синода, тебе надлежит трудиться в архиерейском достоинстве в Канской епархии, входящей в состав Красноярской митрополии. Но прежде чем ты направишь стопы свои во вверенный твоему попечению удел, выслушай Патриаршее напутствие, которое не только по долгу Предстоятеля, но и по отеческой любви преподаю тебе ныне.

Пастырство, а тем паче архипастырство — это великий подвиг, сопоставимый с добровольным мученичеством. И это не красивые слова, не гипербола — это реальность. Но эта реальность обусловлена целым рядом обстоятельств и условий. И чтобы было так, чтобы подвиг архиерейского служения можно было сравнить с мученичеством — хотя, конечно, не дай Бог, чтобы он был связан с насильственной кончиной, — он должен быть связан с особыми трудами, в которых архиерей полностью отдает себя на дело Божие. А это значит, что ни часа, ни минуты не должно оставаться вне осознания ответственности за то великое дело, которое Господь тебе сегодня вручил. И пусть тебя вдохновляют слова Златоустого святителя о том, что, одна приобретенная душа часто может снять с нас, пастырей, бремя бесчисленных грехов и стать для нас искупительной жертвой в день Последнего Суда. (Слово 6. Об учении и наставлении).

Приобретение душ человеческих для Христа и Царства Его — вот главная цель, с которой апостолы шли даже до края земли (Деян. 1, 8). Опреде-

ляющей должна она стать и в предстоящем тебе делании. Не жалей для ее достижения ни сил, ни времени, используй все свои знания и опыт и не считай никакую из сторон епископского служения малозначащей. Созидание, восстановление и благоукрашение храмов, развитие миссионерского, социального служения и религиозного образования, решение многих церковно-административных задач — все это должно быть в поле твоего зрения.

Но ни обилие забот, ни множество нуждающихся в разрешении насущных вопросов никогда не должны затмевать твоего важнейшего призвания — священнодействия. Как учит апостол Павел в Послании к Тимофею, прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков (1 Тим. 2, 1). Как можно чаще следует собираться вместе с клиром и паствой для принесения Бескровной Жертвы. Пусть она будет центром твоей духовной жизни и средоточием архиерейства, как и должно быть с точки зрения идеального отношения архиерея к своей жизни и к своему служению. Никогда не оставляй совершения Святой Евхаристии даже на малый период, сколь большой ни была бы твоя занятость.

Дабы уловить души людей, заботься о надлежащем уровне церковной проповеди как своей собственной, так и вверенного твоему попечению клира, помня хорошо известные слова апостола Павла о том, что вера — от слышания, а слышание — от слова Божия (Рим. 10, 17). И если мы не проповедуем слово Божие, то не даем верующим возможность понять слово Божие, услышать правильное его толкование, а значит, отчуждаем слово Божие от верующего народа. А проповедь — это одно из основных

наших средств свидетельства о Христе и ограждения паствы от грехов и от врагов, как пишет преподобный Иоанн Лествичник: «Когда овцы пасутся, пастырь да не перестает употреблять свирель слова, и особенно когда они преклоняются ко сну; ибо волк ничего так не боится, как гласа пастырской свирели» (Слово особенное к пастырю. Глава 8). Действительно, звук трубы, которым пастыри отгоняли волков, спасал стадо, и как замечательно преподобный сравнивает служение апостольское, архиерейское со служением пастыря, который пробуждает своим словом спящих овец и отгоняет волков, стремящихся их поглотить!

Не только словом, но и личным примером следует побуждать народ Божий к совершению дел любви и милосердия. Если не будешь свои слова подтверждать делами, вскоре тебе никто и верить не будет — мало ли что говорит владыка, если в жизни его ничего из сказанного не наблюдается! И если происходит такое отделение слов от дел, страшный грех принимает на себя архипастырь. Ведь наш долг помогать людям и заботиться о страждущих, о нуждающихся — как через слова утешения, так и через добрые дела. Возревнуй о развитии того, что мы сегодня называем социальным служением, но по сути есть доброделание, которое необходимо совершать как тебе лично, так и всем верующим, объединенным в наших приходах. И сделай все возможное, чтобы это служение стало естественной частью жизни каждой христианской общины в твоей епархии.

Епископское служение тяжело, многообразно, а потому не думай совершить сие великое делание лишь собственными усилиями — ничего не получится. Если поддашься подобным лукавым помыслам — непременно преткнешься. Всегда проси помощи у





Господа и на Него прежде всего возлагай упование твое, памятуя наставление преподобного Нила Синайского: «Велик человек, когда помогает ему Бог, а как скоро оставлен Богом, познает немощь естества» (О восьми лукавых духах. О гордости).

Не забывай прибегать и к советам старших и умудренных опытом собратьев-архипастырей, и в первую очередь митрополита Красноярского Пантелеимона, участвовавшего ныне в твоей хиротонии. Храни с ним единомыслие как с главой митрополии, подавая и в этом добрый христианский пример пастве.

Ты прошел замечательную школу церковного воспитания и послушания в Большой келье преподобного аввы Сергия, с которой связана практически половина твоей жизни. На протяжении многих лет ты учился в этой прославлен-

ной и старейшей духовной школе, постигая богословские науки под руководством выдающихся педагогов и перенимая ценный духовный опыт известных лаврских отцов. Впоследствии Господь судил тебе совершать здесь преподавательские труды и исполнять обязанности проректора по воспитательной работе. Надеюсь, что приобретенные тобою навыки в таком важнейшем деле, как подготовка будущих пастырей, будут весьма полезны и на новом месте твоего служения. А посему создавай все необходимые условия для воспитания достойного клира и во вверенной твоему попечению епархии, с рассудительностью заботься о поиске новых соработников на ниве Божией, помня актуальные и по сей день слова Христа Спасителя: Жатвы много, а делателей мало (Мф. 9, 37).

Ты знаешь, что епископ — не просто высокая должность в Церкви. Это служение Богу и Его народу, служение, требующее особых даров и душевных качеств: мудрости, милосердия, верности и любви. С внутренним осознанием этого прими сей жезл — видимый символ архиерейской власти и апостольского пути, на который ты ныне ступаешь.

Искренне желаю тебе, дабы, взявшись за плуг, ты никогда не озирался назад (см. Лк. 9, 62), шел вместе с паствой ко Христу ревностно и твердо, не уклоняясь ни одесную, ни ошуюю. Теперь же, получив обильные дары Небесного Утешителя, благослови народ Божий, молившийся о даровании тебе непорочного архиерейства. Аминь.



### Наречение и хиротония архимандрита Феогноста (Ильницкого) во епископа **Бронницкого**

25 июня 2024 года в домовом храме Всех святых, в земле Российской просиявших, Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Феогноста (Ильницкого), клирика Одинцовской епархии, во епископа Бронницкого, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси. При наречении архимандрит Феогност обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

19 августа 2024 года, в праздник Преображения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, за Литургией в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Феогноста (Ильницкого) во епископа Бронницкого. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Феогноста на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Феогноста (Ильницкого) при наречении во епископа Бронницкого

Ваше Святейшество! Святейший Владыка и милостивый Отец! Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства!

Господь и Бог наш Иисус Христос, поставивший одних апостолами, других пророками, иных евангелистами, иных пастырями и учителями, к совершению святых, на дело служения, для созидания Тела Христова (Еф. 4, 11 – 12), через вас, богомудрые архипастыри, призывает меня, недостойного, к епископскому служению.

Епископ есть человек Церкви, Божий домостроитель (Тит. 1, 7) и хранитель таинства веры (1 Тим. 3, 9). Дело епископа — «изнемогшее подъять, падшее возставить, заблуждшее обратить, погибшее взыскать» (Слово св. Григория Богослова при рукоположении его во епископа).

Осознаю величие и ответственность архиерейского служения, понимаю, что оно требует полного самоотречения, напряжения воли, непрестанных трудов в «винограднике Господнем», вижу немощь свою, ибо, по слову святителя Григория Богослова, «надо сначала очиститься, потом очищать; набраться мудрости — потом умудрять; освятиться — потом освящать». Но помню и дерзновенные слова апостольские: Все могу в укрепляющем меня Иисусе Христе (Флп. 4, 13).

Видя многоразличное служение Церкви нашей, открытый и плодотворный диалог Церкви и общества, инициированный Вашим Святейшеством, огромный импульс в молодежной работе, диаконии, духовном образовании и катехизации и то, как востребовано сегодня это служение нашим народом, отвечаю на избрание меня Святейшим Патриархом и Священным Синодом на архиерейское служение словами

пророка: Господи, вот я, пошли меня (Ис. 6, 8).

С горячей верой обращаюсь в сей день к Пастыреначальнику и Великому Архиерею Господу и Спасителю нашему Иисусу Христу с молитвой царя и пророка Соломона: Даруй рабу Твоему сердце разумное (3 Цар. 3, 9), прошу о заступничестве Пречистую Владычицу, святителя Мир Ликийских Николая, которого почитаю более других угодников Божиих и в обители которого был пострижен в монашество, первосвятителей Московских Петра, Феогноста и Алексия, преподобного и богоносного авву Сергия, у честных мощей которого принял я окончательное решение посвятить свою жизнь Богу.

В этот знаменательный день хотел бы принести слова глубокой благодарности вам, Ваше Святейшество, за вашу поистине отеческую заботу, за слова ободрения и поддержки, за жребий служения в Первопрестольном граде под вашим Перво-





святительским омофором. Богу содействующу, приложу все мои силы и способности, чтобы оправдать ваше доверие.

С благодарностью и любовью вспоминаю ныне моих родителей, моего духовника игумена Николая — настоятеля Богатовской Никольской обители, архиепископа Одинцовского и Красногорского Фому, призвавшего меня на служение в Под-

московье, епископа Кинельского и Безенчукского Софрония, возложившего на меня, недостойного, *руки священства* (1 Тим. 4, 14).

Ваше Святейшество! Богомудрые архипастыри! Смиренно прошу ваших святых молитв, да совершится в немощи моей сила Божия (2 Кор. 12, 9), дабы Господь, от начала веков соблаговоливший явить Себя в тех, которых Он избрал, ныне излил от

силы Своей (молитва на поставление в епископа из «Апостольского предания» священномученика Ипполита Римского) и благословил служение мое Единой Святой Соборной и Апостольской Церкви.

# Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Феогносту (Ильницкому), епископу Бронницкому

Преосвященный епископ Феогност! Днесь благодать Божия, немощная врачующая и оскудевающая восполняющая, через возложение рук архипастырских соделала тебя преемником святых апостолов. Дух Утешитель невидимо осенил тебя, преподав Свои дары, и поставил тебя пасти Церковь Господа и Бога, которую Он приобрел Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28).

Тебе предстоит нести послушание викария и помогать Патриарху в его многообразных трудах, поэтому с особым чувством преподаю тебе сие напутствие. Ты же выслушай его с вниманием и запечатлей в своем сердце, чтобы надлежащим образом совершать архипастырское служение, стараясь представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины (2 Тим. 2, 15).

Прежде всего имей пред своим мысленным взором пример Господа нашего Иисуса Христа, Который не для того пришел, чтобы Ему служили, но чтобы послужить и отдать душу Свою для искупления многих (Мф. 20, 28). Помни, что епископский сан — это не какое-то личное достижение. Есть много людей, у которых большие достижения, чем у тебя; таких людей не счесть, если посмотреть в масштабах страны, а может быть, и в масштабах Церкви. Поэтому еще раз скажу: епископский сан — не личное достижение, тем





более не какая-то новая административная должность, которая дает особую власть над людьми. Сохрани Бог тебя от этих лукавых мыслей!

Архиерейство — это призвание Богом. Здесь действуют две силы божественная, которая призывает, и человеческая, которая откликает-

ся на это призвание. Но, кроме призвания, это и подвиг, требующий самопожертвования и готовности направить все свои силы и таланты на пользу Церкви и во спасение народа Божиего. Я многократно говорил: у архиерея не может быть никаких личных интересов. А если вдруг личные интересы закрадываются, гони их как страшное диавольское искушение. Единственный интерес — это служение и цель, которая стоит перед тобой, вступившим на этот путь. Сколь высоко архипастырское служение, столь же оно тяжело и ответственно. Об этой высокой ответственности напоминают даже священные одежды, в которые облачается епископ. Святитель Симеон Солунский замечательно раскрывает их символический смысл. Послушай, что пишет сей богослов и учитель Церкви: «саккос означает хламиду и вретище». Это не вполне соответствует тому, как современный саккос украшен, но надо помнить его

первоначальный смысл, а украшение — это часть той эстетики, которая помогает людям почувствовать себя в храме как в ином мире, где господствует гармония. «Омофор, облегая плечи, знаменует спасение и воззвание заблудшей овцы, которая возлежит на плечах. А панагия это печать и свидетельство веры, исповедуемой сердцем» (О священных обрядах и таинствах Церкви). Итак, свидетельствует другой выдающийся аскет и подвижник — преподобный Исидор Пелусиот, «епископ, будучи образом Христовым, исполняет дело Христово и облачением своим показывает всем, что он уподобляется благому и великому Пастырю» (Письмо комиту Ермину).

Путь, на который ты вступил сегодня, весьма непрост: он будет наполнен многими трудностями, различными испытаниями и соблазнами, поэтому тебе потребуется крепкая вера, горячая молитва и чуткое сердце для успешного преодоления этих сложностей. Только будучи крепким в вере, можно обращаться за помощью ко Господу. Только имея горячую молитву, можно быть Им услышанным. И только чутким сердцем можно ощутить Его благодать, обильно изливаемую на тружеников Виноградника Христова. Пусть святитель Феогност, митрополит Киевский и всея Руси, в честь которого ты был наречен в монашеском постриге, будет для тебя в этом примером. Стремись подражать его благочестию, мужеству и твердости в вере.

Милостью Божией сегодня Церковь имеет возможность свободно совершать свое спасительное служение: заниматься добрыми делами, которые именуются ныне социальной работой, участвовать в воспитании подрастающего поколения, вести диалог с государством и обществом. Но помни, что все эти многообразные труды имеют своей конечной целью

главное — свидетельство о Господе Воскресшем. Поэтому, какие бы послушания тебе ни пришлось исполнять, не переставай учить и благовествовать (Деян. 5, 42).

Не только словом, но и делом нам необходимо свидетельствовать о своей вере, ибо, как пишет апостол Павел, речь и проповедь не в убедительных словах человеческой мудрости, но в явлении духа и силы (1 Кор. 2, 4), то есть, — толкует преподобный Ефрем Сирин, — в реальных делах (Толкования на послания божественного Павла). Одним из таких важных дел и является совершение добрых дел, сиречь социальное служение. Христиане всегда старались помогать нищим и обездоленным, нуждающимся и страждущим — именно через это можно исполнить важную заповедь о любви к ближнему, укрепить его душевные и телесные силы, дать надежду и направить на поиск истины.

Не забывай и о работе с подрастающим поколением. От того, что мы успеем вложить в умы и сердца молодых людей, зависит будущее не только Церкви, но и страны. К сожалению, сегодня им порою бывает сложно разобраться в жизненных ориентирах и найти правильную опору, потому что много огоньков встречаются на их жизненном пути, но не каждый из этих огней является маяком, ведущим мореплавателя в правильном направлении. Многие из этих огоньков ведут на скалы и рифы, ударяясь о которые человек либо наносит себе непоправимый вред, либо погибает. Трудно разобраться в жизненных ориентирах, но, пока сорняки не пустили глубокие корни в душе человека, мы должны помогать ему увидеть Бога, посеять в сердце добрые семена веры. Потому что именно сорняки, вырастая в человеческих душах, губят плодоносные

ростки, в первую очередь ростки веры и добродетели.

Стремясь быть в мире со всеми людьми (Рим. 12, 18), выстраивай добрые отношения с общественными организациями, с органами государственной власти: это тоже важное поле для проповеди, и такое взаимодействие может принести большую пользу для утверждения духовно-нравственных ценностей в жизни нашего народа.

Нести непростое архипастырское служение, рассчитывая только на свои силы, невозможно, поэтому, вдохновляясь словами апостола Павла все могу в укрепляющем меня Иисусе (Флп. 4, 13), старайся никогда не оставлять молитвенное правило, как можно чаще совершай Литургию, черпая силы в Святой Евхаристии.

Мысленно взирая на предстоящие тебе труды, помни, что, если хочешь стать достойным архипастырем, ты должен быть целомудрен, справедлив, благочестив, воздержан (Тит. 1, 8). Такими словами наставляет апостол Павел своего ученика Тита, — с таким же призывом обращаюсь к тебе и я: храни трезвость ума и чистоту сердца, будь во всем честен и внимателен, имей всегда страх Божий и любовь к людям, избегай излишеств, нередко очень опасных, и всем разумением своим стремись ко Господу. С этим напутствием вручаю тебе жезл епископский, символизирующий, по слову святителя Симеона Солунского, «власть Духа, утверждение народа в вере, пасение душ и путеводительство ко Христу». Ныне же, укрепляясь силою по могуществу славы Его, во всем терпении и великодушии с радостью (Кол. 1, 11), гряди на новое ответственное служение и преподай архиерейское благословение предстоящим людям, молившимся во время твоей хиротонии. Аминь.

Митрополит Курский и Рыльский ГЕРМАН

## В основе пастырского служения— благоговейное предстояние пред Богом



В августе этого года Курская область подверглась нападению украинских боевиков, в результате чего погибли десятки и пострадали сотни людей. Из приграничных городов и сел, по разным оценкам, было эвакуировано свыше 140 тысяч местных жителей. С первого же дня помощь пострадавшим стала оказывать Русская Православная Церковь в лице Курской епархии и Синодального отдела по благотворительности и социальному служению. Как она была организована, какие задачи приходилось решать? Об этом и о своем архипастырском пути — служении в Якутии в начале 1990-х, о встречах с насельницами дореволюционной Дивеевской обители — «Журналу Московской Патриархии» рассказал митрополит Курский и Рыльский ГЕРМАН.

#### Вторжение

— Ваше Высокопреосвященство, в этом году исполнилось 20 лет, как вы вступили на Курскую кафедру. Позвольте от лица редакции поздравить вас и пожелать вам многая и благая лета. Скажите, пожалуйста, какими были ваши первые мысли и действия, когда вы узнали о вторжении ВСУ на территорию Курской области?

 Враг уже два с половиной года пытается прорвать нашу оборону на границе. Бывая в южных районах Курской области, я постоянно слышу канонаду. Священники, которые несут в тех местах свое служение, периодически сообщали мне о прорывах границы диверсантами, которых наши военнослужащие успешно выдворяли. И сначала я подумал, что это небольшая группа вэсэушников и их точно так же быстро уничтожат. Но все оказалось страшнее: массированный обстрел города Суджи, танки и множество другой бронетехники, огромное количество беспилотников в небе, уничтожение всей инфраструктуры приграничных селений сменилось вторжением тысяч вооруженных до зубов боевиков. Такой масштаб военных действий противника стал для всех нас неожиданностью.

Жителей Суджи еще на рассвете разбудил рев моторов и лязганье гусениц. Бросились к окнам, а там вражеская техника и боевики, говорящие по-польски и по-французски, стреляют по жилым домам. Поэтому многие, тут же оценив серьезность ситуации, схватили из своего дома что возможно, а некоторые и не успев ничего взять, спешно эвакуировались в сторону Большесолдатского района, удаленного от Суджи на 20 км вглубь Кур-

ской области. По дороге машины с беженцами обстреливали вражеские беспилотники, были убитые и раненые. Люди, конечно, натерпелись страха и ужаса, чудом прорываясь в Курск через кордоны ВСУ. Остались на месте те, кто не смогли выехать, в основном пожилые, немощные люди и те, кто думали, что через день-два все закончится и надо просто где-то переждать. Один священник из Суджанского района отказался уезжать (иеромонах Симеон. — А. Р.). «На кого брошу своих прихожан? — говорил он. — Как я буду смотреть им в глаза?» Сейчас он находится на оккупированной территории и от него нет никаких вестей.

Архиепископ Якутский и Ленский Герман со своей паствой. 2000-е гг.





Митрополит Курский и Рыльский Герман (Лев Геннадиевич Моралин) родился 24 декабря 1956 г. в с. Ново-Языково Арзамасского района Арзамасской области. По окончании Арзамасского медицинского училища в 1975-1977 гг. служил в рядах Советской армии, затем работал фельдшером и одновременно учился на историко-филологическом факультете Горьковского государственного университета. В 1983 г. рукоположен во диакона. Служил в Успенском кафедральном соборе г. Владимира. Заочно окончил Московскую духовную семинарию. В 1984 г. принял монашеский постриг, рукоположен во иерея. В том же году назначен настоятелем церкви Рождества Пресвятой Богородицы с. Ликино Судогодского района Владимирской области. В 1987 г. возведен в сан архимандрита, в 1991 г. назначен благочинным приходов Юрьев-Польского и Кольчугинского округов. С 1995 г. — епископ Якутский и Ленский. В 2000 г. возведен в сан архиепископа. В 2000 г. заочно окончил Православный Свято-Тихоновский богословский институт. В 2004 г. назначен архиепископом Курским и Рыльским. В 2012 г. возведен в сан митрополита. Решением Священного Синода от 26 июля 2012 г. (журнал № 62) назначен главой новообразованной Курской митрополии.

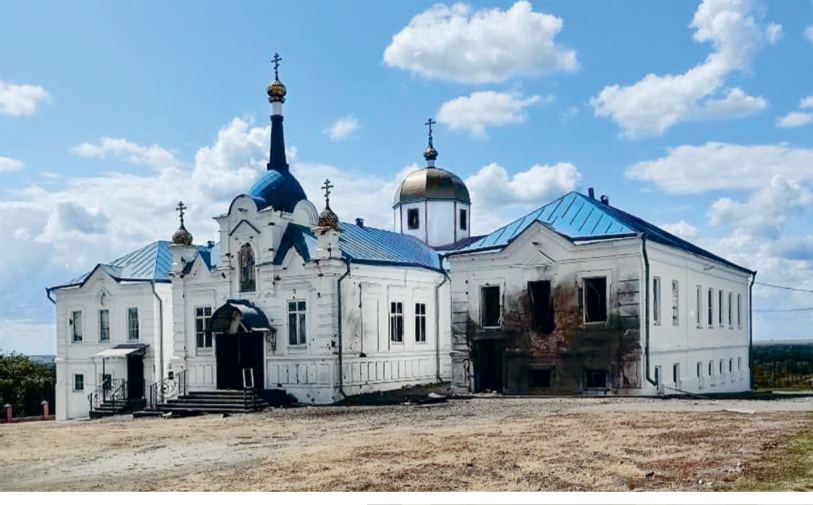
Спасаясь от врага, многие приехали в Курск, и стало понятно, что нужно организовывать прием беженцев, в том числе священнослужителей и монашествующих из Горнальского Николаевского мужского монастыря, позаботиться об их размещении и создании условий для жизни. Монастырь находится в пятистах метрах от границы с Украиной и неоднократно обстреливался врагом. Однако, несмотря на мои призывы уехать оттуда, братия оставались на месте. Их можно понять: они своими руками восстановили монастырь из руин. За последние два года построили еще один храм, установили иконостас, закончили роспись стен. Отреставрировали все корпуса, наладили хорошее монастырское хозяйство. А эвакуировались буквально в последние часы. По дороге наткнулись на боевиков ВСУ: машину обстреляли, и один из насельников был убит. Царство Небесное послушнику Сергию!

В Курске мы разместили братию при одном из храмов. Я определил этот храм как подворье Горнальского монастыря. Мы также приняли в Курске 37 священнослужителей, которые вынужденно покинули оккупированные районы (Суджанский, Кореневский, Беловский и Глушковский), оставив там все свое имущество. Те, у кого нет родственников в Курской области или в других регионах страны, кому негде жить, прикреплены к нашим храмам, им помогли найти временное жилье, они получают гуманитарную помощь.

Необходимо было подумать и об остальных беженцах, для которых при каждом храме епархия организовала сбор вещей и продуктов. Дальше все произошло спонтанно. На Тускарной улице в Курске, в молодежном епархиальном отделе, стихийно организовался пункт сбора и раздачи гуманитарной помощи, конечно, под нашим покровительством. Священники, диаконы, сотрудники отдела круглосуточно формировали и раздавали пострадавшим гуманитарную помощь. В этом участвовали студенты Курского государственного университета и другие неравнодушные люди. В течение первого месяца мы помогли более чем 25 тысячам беженцев. Я дал задание, чтобы каждый приход (в Курске их 32) постарался разместить хотя бы одну семью в церковном доме или в пригодных для жилья приходских помещениях. В Знаменской роще, где я живу, мы поселили 35 беженцев из Суджанского и Кореневского районов. В мужском монастыре, в Курской Коренной пустыни, в первые недели вторжения нашли приют еще 60 человек. Монастырь их кормит и обеспечивает всем необходимым. Это пожилые люди и семьи с детьми. Дети обучаются по школьной программе дистанционно, причем занятия ведут учителя, также покинувшие оккупированные территории.

— Вы могли бы поделиться опытом и систематизировать действия, которые необходимо предпринять правящим архиереям в аналогичной ситуации?

— Нужно заранее продумать, где разместить беженцев. В первую очередь священнослужителей и членов их семей. И обязательно организовать сбор продуктов питания и одежды, учитывая грядущие холода. Второе — по возможности создать фонд взаимопомощи, чтобы иметь средства для материальной поддержки духовенства и тех, кто обращается с просьбами в храмы. Люди спешно покидали



свои дома, лишь бы уцелеть, у кого-то нет денег, документов или одежды. Есть страдающие хроническими заболеваниями, им необходимы лекарства, порой дорогостоящие. Третье — нужно быть на связи с органами местной власти. Как правило, организацией помощи пострадавшим занимается МЧС, в частности, разворачивает пункты временного размещения (ПВР). Слава Богу, благодаря им все нуждающиеся в первые же дни получили кров, трехразовое питание, были зарегистрированы и встали на учет по выдаче необходимых документов для получения материальной помощи от государства.

А епархия за каждым ПВР закрепила священнослужителей, которые регулярно оказывают духовную поддержку, служат молебны и помогают, по возможности, в необходимых нуждах, например покупают лекарства.

В Троицком женском монастыре города Курска мы вместе с Синодальным отделом по церковной благотворительности и социальному служению открыли пункт выдачи гуманитарной помощи. Ежедневно туда обращается свыше тысячи человек. Сотрудники отдела работают очень четко: быстро определяют, какого рода помощь нужна, и стараются помочь как можно скорее. Им помогают волонтеры, среди



которых есть и беженцы. По благословению Святейшего Патриарха Кирилла, который беспокоится о нас и постоянно находится в курсе наших проблем, организован общецерковный сбор средств и всего необходимого для беженцев из приграничных районов Курской области. Каждый день мы на связи с Управляющим делами Московской Патриархии митрополитом Воскресенским Григорием. Гуманитарная помощь приходит к нам со всей России. Например,

Горнальский Николаевский мужской монастырь после обстрела ВСУ (вверху)

Храм св. Димитрия Солунского села Казачья Локня Суджанского района Курской области после нападения ВСУ (внизу)



В монастыре Курская Коренная Рождества Пресвятой Богородицы мужская пустынь нашли приют 60 беженцев из приграничных районов Курской области существует большая потребность в раскладушках и в спальных принадлежностях. И проблема постепенно решается. Огромная благодарность за это работникам Синодального отдела по церковной благотворительности и социальному служению и всем, кто в этом участвует. Также благодарю руководство Центральной клинической больницы святителя Алексия, митрополита Московского. Сотрудники больницы работают в курских госпиталях и ПВР.

При Учебном центре больницы открыты курсы обучения добровольцев по уходу за ранеными, а курские священники обучаются тактической медицине.

Хочу поблагодарить также наших священников, которые в критической ситуации проявили себя как настоящие герои. Это протоиерей Евгений Шестопалов (г. Суджа, настоятель Троицкого храма), который, рискуя жизнью, вывез из захваченной врагом Суджи и окрестностей более ста человек (см. об этом материал «Я никогда так не молился» на с. 68 данного номера). Протоиерей Валерий Фурсов служит в Кореневском районе. У него большое хозяйство, за счет которого он живет и содержит храм. Он духовно окормляет наших военнослужащих, которые стоят в том же районе, и помогает им продуктами. И хотя оставаться там опасно, священник говорит: «Как я своих ребят (военных. — А. Р.) оставлю? Кто о них духовно позаботится?» У них с матушкой машина на ходу, и он надеется, что, если ситуация осложнится, успеет уехать. Протоиерей Александр Харин — настоятель Успенского собора в Рыльске, где еще осталось человек пятьсот-шестьсот. Город постоянно обстреливается, но отец Александр отказался уезжать, говорит: «А как же люди? Они же приходят в храм, просят помочь». Он раздает гуманитарную помощь, которая поступает к нему по разным каналам, став для остающихся в городе единственной надеждой и опорой.

#### Дивеевские подвижницы

- Ваше Высокопреосвященство, позвольте перейти к мирным временам. Расскажите, пожалуйста, о своих встречах с последними дивеевскими насельницами, которые жили в знаменитой обители еще до революции?
- Я родился на Арзамасской земле, и мне посчастливилось застать некоторых из них. В частности, был знаком со схимонахиней Маргаритой (Лахтионовой), у которой в доме

хранились вещи преподобного Серафима Саровского, с монахинями Александрой (Фокиной), Магдалиной, Гавриилой и Анной, сестрой матушки Маргариты. Монахиню Серафиму (Булгакову) я тоже хорошо знал, она жила в селе Выездное.

А с матушкой Серафимой (Малыгиной) из села Суворово (20 км от Арзамаса) у меня сложились особенно теплые отношения. Мне было радостно слушать ее наставления.

Еще ребенком она оказалась в монастырском приюте (в конце XIX века), обучалась при художественной мастерской, писала иконы и застала монахинь, которые помнили преподобного Серафима Саровского. А скончалась она в возрасте 93 лет, в 1980-х годах. Кроме того, я хорошо знал блаженную Анну Саровскую. Она жила в маленьком доме со схимонахиней Маргаритой.

Испытав в своей жизни много скорбей, они жили надеждой на возрождение Дивеевского монастыря. Каждая встреча с дивеевскими монахинями была незабываемой. У них был какой-то совершенно особый молитвенный дух и очень искренняя молитва. Выполнение монашеского правила для них было свято. В домик к матушке Маргарите постоянно шли люди, чтобы увидеть вещи святого Серафима и приложиться к ним, как к святыне, и для каждого она находила слова утешения. А меня удивляла в них особая духовная культура, деликатность, тактичность. Даже чай они наливали как-то иначе — красиво, благородно, с достоинством. От общения с ними я испытывал удивительное чувство: все пустые и глупые помыслы от меня отходили, хотелось молиться, на душе была непередаваемая радость и Божия благодать. И, возвращаясь домой, я еще пару дней ощущал себя как бы другим человеком.

#### Вы чувствуете сегодня их духовную, молитвенную поддержку?

— Думаю, что да. Во-первых, эти воспоминания согревают душу. Есть ощущение, что они будто бы рядом. Всегда в дни их памяти стараюсь служить панихиды. Знаете, я иногда в молитвах об их упокоении прошу, чтобы и они тоже Бога молили о нас, обо мне. Укрепляюсь их примером, вспоминаю их жизнь, их слова назидания, которые всегда звучали с любовью, с вниманием к молодому человеку, которого

они видели и думали, возможно, что я чем-то в дальнейшем буду полезен для Церкви. Помню, однажды, когда матушка Маргарита жила в Дивеевском монастыре (ей было уже 92 года), я навестил ее. Мы долго беседовали, и она спросила:

- Ты еще не архиерей?
- Ну что вы, какой я архиерей?! Служу у себя на приходах, я благочинный...
- Пора, пора! Ты знаешь, сколько сейчас нужно делать? Сколько храмов и обителей разорено, сколько разрушено! Сколько трудиться теперь нужно для Церкви. Пора, пора.

У нее была некая прозорливость. В начале 1993 года состоялась моя встреча с Патриархом Алексием II, а затем моя архиерейская хиротония.

И я теперь думаю, что тот «дивеевский» период был, наверное, самым ярким в моей жизни. Я с удовольствием хотя бы на день вернулся бы в то время, чтобы пообщаться с теми людьми и духовно укрепиться, потому что у них была настоящая глубокая вера и сила духа. Только благодаря им, белым платочкам, их молитвам и терпению выжила и возродилась наша Святая Церковь.

Посещение митрополитом Курским и Рыльским Германом исправительной колонии ИК-9.



В Курской епархии 171 храм, 12 часовен, 7 монастырей и 30 молитвенных и приписных помещений (в больницах, тюрьмах и т. д.). Общее число штатных клириков — 292.



На Пасхальном фестивале в Курской епархии, 2024 г.

#### Якутия как школа жизни

— Ваше архиерейское служение началось с Якутской епархии, где за десять лет вы смогли открыть 50 храмов и воспитать 30 священнослужителей. Хотя приехали туда в 1993 году, что называется, в чистое поле. Как вам это удалось? Как вы привлекали ресурсы, чем заинтересовывали будущих пастырей?

— Действительно, я приехал в чистое поле. Но никакого чувства страха или тревоги не было, на душе было спокойно. Не зная, что впереди, я был готов жить и трудиться в любых условиях. Единственный в епархии небольшой деревянный храм находился на окраине Якутска. Горстка прихожан, иконостаса нет, иконы развешаны по фанерным стенам. К счастью, в алтаре стоял престол и была богослужебная утварь. «Вот мое место, мой "кафедральный собор", а дальше все зависит от того, как я буду перед этим престолом предстоять и молиться», — подумал я тогда. Конечно, поначалу было очень сложно. Больше года пришлось одному служить, исповедовать, кре-

стить и совершать требы. Да и не сразу привыкаешь к лютой, продолжительной якутской зиме с морозами минус пятьдесят. Но утешало и радовало, что все больше людей приходило в храм, открытый круглые сутки. Я знал всех прихожан, потому что часто исповедовал их до позднего вечера.

Через некоторое время мне стали звонить из разных поселков и городов республики с просьбами посетить их. И пока я был в путешествии, в нашем якутском храме служба совершалась мирским чином. А там расстояния такие, что «только самолетом можно долететь». Например, до колымских районных центров Якутии — поселка Зырянка, города Среднеколымск, поселка Черский — лететь больше трех часов. Патриарх Алексий II периодически потом присылал ко мне братию из Троице-Сергиевой лавры (трех человек) и из Данилова монастыря (двоих), но не все хотели ехать. Потом уже стали появляться священники из местных жителей. Я рукополагал их после домашней подготовки, видя искренность их веры. Несколько человек

приехали из Центральной России и остались, за что я им очень благодарен. Это были люди, у которых любовь и желание послужить Христу пересилили все остальное в жизни. Мы организовывали миссионерские экспедиции. Для участия в них митрополит Белгородский и Старооскольский Иоанн присылал каждое лето группу священников и студентов Белгородской духовной семинарии. Протоиерей Владимир Воробьев приезжал с несколькими священниками, которые посетили с миссией все поселки Колымы, за что я им очень благодарен.

Не могу сказать, что возрождение Православия в Якутии было усыпано розами. В 90-е годы XX века начался возврат к местным языческим традициям. Я неоднократно слышал во время поездок: «Опять русские приехали обращать нас в свою веру». И приходилось терпеливо объяснять, что это не русская, а Божия вера. Господь пришел ко всем, и якутский народ в прошлом был крещен, было много благочестивых, искренне верующих христиан. А так как в 20-х годах XX века храмы были закрыты, разорены и уничтожены, за 70 последующих лет свидетельства веры мало где сохранились. За годы моего служения в Якутии почти во всех районах необъятной республики были созданы православные общины, в них появились замечательные верующие прихожане. Например, в селе Верхневилюйск на средства епархии была куплена трехкомнатная квартира и в ней обустроен храм. Я приехал и служил там несколько дней. Какой хороший там народ, какие милые и добрые люди!

Что касается трудностей, то в основном они были в первые годы. Мне приходилось и одному служить, и ездить налаживать отношения с властью, и встречаться со множеством людей. Посещал колонии, больницы, тюрьмы, служил там, исповедовал, причащал. Делал все и за священника, и за диакона, и за алтарника. При посещении новых приходских общин я многократно срывал голос, так как людей нужно было учить петь и читать богослужебные тексты. Я благодарен Богу за такую хорошую школу жизни. Были, конечно, испытания и скорби, а вот уныния не было никогда! Потом постепенно церковная жизнь стала налаживаться, люди располагались душой, появился авторитет у молодой Церкви в Якутии. Сложились добрые, хорошие отношения с ведущими компаниями региона, такими как «Алроса», они начали помогать в реставрации и в возведении новых храмов. Эта помощь была очень существенной и своевременной.

#### — Но вы так и не сказали, в чем был секрет, что с нуля смогли осуществить весь этот колоссальный объем работ?

— Не знаю, есть ли тут какой-то секрет. Я не считаю себя чересчур сильным человеком. Наоборот, я убежден, что в основе любого служения лежит благоговейное предстояние пред Святым Престолом, благоговейное совершение богослужения. Первое — это молитва. А люди, видя твою веру и желание сделать для Церкви все возможное, сплачиваются вокруг и помогают. И второе — это любовь и внимание к каждому приходящему человеку.

#### Что мир породил, тем и Бог наградил

#### — Чем полезен для вас на Курской кафедре оказался опыт, полученный в Якутской епархии?

— Обретением терпения, потому что, когда архиерей приходит на новую кафедру, это качество очень нужно для исправления имеющихся недостатков и решения проблем. Народ здесь в большинстве своем православный, было много приходов, но меня озадачило некое обрядоверие, формализм в духовной жизни,

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и митрополит Курский и Рыльский Герман





Традиционный крестный ход со списком иконы Божией Матери Курская Коренная в день ее празднования, в 9-ю пятницу по Пасхе

беспорядок во многих храмах. С одной стороны, это касалось прихожан. Многие даже не представляли, как надо исповедоваться, как готовиться к Причастию, что можно и что нельзя. Например, спрашиваю одну прихожанку:

- Вы готовились к Святому Причащению?
- А как же! Конечно! Помылась и «Отчу» прочитала!
- Какую «Отчу»?! Во-первых, «Отче наш». Матушка, вы же ходите в храм, у вас молитвослов есть, где содержатся все молитвы и последование ко Святому Причащению. Я уже не говорю про каноны, хотя бы это читаете?
- Ничего не читала. Мы раньше так приходили. А вы тут приехали, стали всех переучивать!

И это было почти повсеместно: «Мы ходим в храм, "Отчу" знаем, больше нам ничего не надо. И оставьте нас в покое!»

А с другой стороны, мне приходилось некоторых священников наказывать и отстранять от настоятельства за недостойное отношение к храму, к алтарю, к престолу, к священным предметам. Во многих храмах были шатающиеся неосвященные престолы, где-то священнослужители не стеснялись служить в ветхом или

давно не стиранном облачении. Один священник в боковом приделе устроил трапезную: стол, тумбочки, хлеб, варенье, чайники. Я заставлял некоторых священников приобретать облачение, требовал следить за чистотой и порядком в храме. Когда через несколько дней после заступления на кафедру я впервые посетил Коренную пустынь, вопросы братии ко мне были такие: как вы относитесь к новым паспортам? к переписи? к ИНН? То есть спрашивали не о покаянии, не о молитве, не об угождении Богу. И это было очень распространено здесь, прямо как какая-то духовная болезнь. Требовалось проявлять выдержку и терпение. Конечно, за минувшие 20 лет удалось оздоровить обстановку в епархии, воспитать много новых хороших, активных, ревностных, достойных священнослужителей, построить много храмов, восстановить старые.

## — Как вы оцениваете развитие приходской жизни в последние годы? Есть ли тенденции, которые вас тревожат?

— Есть такая поговорка: что мир породил, тем и Бог наградил. Многие молодые священнослужители сейчас приходят с мирскими запросами и привычками, которые не так легко

искоренить. Да, они хотят служить Богу, но и материальный фактор присутствует. Раньше, помню, когда мы приходили в Церковь, то совершенно не думали о материальных вещах. А сейчас смотришь — год-второй послужил, и у него разговоры уже про машину, про новую квартиру. А мы были счастливы служить Богу да еще тем, что нам удалось преодолеть советские преграды, которые власть возводила перед верующей молодежью, когда утром просыпаешься с мыслью: «Господи, какой я счастливый человек, что иду в храм, иду служить!»

Мы равнялись на старое духовенство, которое служило в 1970–1980-х годах, когда я только знакомился с церковной жизнью. Это были очень серьезные батюшки. Многие в отпуск не на курорты ездили, а в Пюхтицы, Почаев, Троице-Сергиеву лавру. Внешний вид соответствовал их сану. Жили скромно, следили за своим поведением, за каждым словом. Да, в современном мире много соблазнов, но священник должен уметь противостоять им.

Другая тревожная тенденция — это семейные проблемы молодого духовенства.

Выходя замуж за будущего священника, не каждая девушка понимает, что теперь ее статус и образ жизни должен отличаться от образа жизни светских людей. Ведь на матушку смотрят как на помощницу священника, а получается, что ее больше привлекают мирские интересы. Батюшка начинает ее перевоспитывать, а она уходит от него, да еще родители ее в этом поддерживают. А для священника, если, не дай Бог, развод, это настоящая трагедия. Поэтому будущих священников я предупреждаю, чтобы они очень серьезно и ответственно относились к выбору спутницы жизни.

#### Чудотворный образ «Знамение»

— Под вашим духовным руководством восстанавливался собор Курской Коренной пустыни. Что осталось в памяти об этом времени? Был ли энтузиазм среди православных людей, многие ли помогали?

— Коренная пустынь — это наш главный монастырь. Возрождать его начали с 1990-х годов из руин. И моему предшественнику, схимитрополиту Ювеналию (Тарасову, † 2013), пришлось очень много потрудиться на этом поприще. А мне досталось восстанавли-



вать монастырские корпуса. Привели в порядок набережную, родники, источники. Люди, конечно, помогали, откликались. Был организован Попечительский совет во главе с председателем, полпредом в ЦФО в 2000–2011 годах Георгием Сергеевичем Полтавченко. Строительство главного соборного храма Рождества Богородицы, который получился очень торжественным, красивым и благолепным, мы начали в 2006 году. В 2009 году его освятил Святейший Патриарх Кирилл. Тогда же, спустя почти сто лет, привезли из США главную святыню нашего края — чудотворный образ Божией Матери Курской Коренной «Знамение». Ей за 12 дней пришло поклониться до полумиллиона человек.

Был совершен торжественный крестный ход из Коренной пустыни в Курск. Святейший Патриарх Кирилл назвал принесение иконы в Курск одним из главных событий 2009 года.

В те незабываемые дни было ощущение, что не только Курск, но и весь мир собрался, чтобы поклониться святыне. Паломники стояли в очереди по 11–13 часов. И с того момента вплоть до эпидемии ковида икону ежегодно привозили в епархию в сентябре примерно на десять дней. В Коренной пустыни и в Знаменском соборе г. Курска, где собирались десятки тысяч молящихся, она круглосуточно была доступна для поклонения. Куряне очень почитают свою историческую святыню.

9 мая митрополита Курского и Рыльского Германа на кладбище, где похоронены участники СВО



Утро 6 августа 2024 года для жителей Курской области, проживающих на границе с Украиной, началось с грохота вражеской артиллерии и установок РСЗО. Привычные к частым обстрелам, люди не предполагали, насколько серьезным может оказаться вторжение противника и к каким последствиям приведет. Эти августовские дни выявили подлинных героев не только среди мирян, но и православных пастырей, которые с риском для жизни выполняли свой долг. Оказание помощи беженцам из приграничных районов стало приоритетом для всей Курской епархии. Подробности основных событий и чем может быть полезен этот опыт для других епархий узнал корреспондент «Журнала Московской Патриархии».

#### Молитва на Преображение Господне

— Никто не ждал прорыва украинских боевиков. Все привыкли к периодическим обстрелам врагом наших сел с начала специальной военной операции. Люди пережидали их в стороне, а потом возвращались в свои дома, — рассказывает благочинный Суджанского округа, настоятель Преображенского храма села Замостье протоиерей Петр Немеришин.

Даже когда враг стал бить по жилым домам, уезжали единицы, в основном семьи с маленькими детьми. В селе Махновка при обстреле снаряд упал в огороде одного из домов. Семья едва успела укрыться в подвале, и следующий «прилет» превратил их дом в руины. При обстреле погибли люди в слободе Гончаровка и в слободе Заолешенка. Тем не менее жизнь шла своим чередом, а пострадавших переселяли в новое жилье. И как бы близко к границе ни стояли храмы, службы не прерывались, священники разделяли со своими прихожанами горе, праздники и будни.

Поэтому спешно покидать свои дома люди начали только увидев технику и солдат ВСУ на улицах. Но там, где противник не проявлял активность, ограничиваясь обстрелом, часть местных жителей, особенно старики, уезжать не спешили. Когда 7 августа сарафанное радио (сотовая связь не работала) разнесло весть, насколько критична ситуация, большинство осознало, как жесток и беспощаден враг. Священники приняли участие в эвакуации земляков, особенно тех, кто не мог выехать самостоятельно. Так, настоятель Троицкого храма г. Суджи протоиерей Евгений Шестопалов несколько дней эвакуировал земляков из Суджи (см. об этом материал «Я никогда так не молился»

на с. 68 данного номера), а настоятель храма Рождества Христова села Большое Солдатское протоиерей Анатолий Волошин — из своего села. Восьмого августа отец Анатолий служил уже в пустом храме и уехал в Курск только 9-го вечером, узнав об официальной эвакуации. Первые «прилеты» по Большому Солдатскому начались 11 августа. Тем не менее священник вернулся накануне праздника Преображения:

— Я понимал, что рискую, но, видя в деревне наших военных, надеялся, что ничего страшного не случится. И потом, надо было навестить и поддержать оставшихся односельчан, раз они отказались уезжать. Но главное, мне хотелось, чтобы в моем храме на Преображение прозвучала молитва.

Он прибрал в храме, причастил нескольких бабушек, пообщался с нашими военными, и тут начался обстрел «градами».

— Ужаснее всего были кассетные боеприпасы, я буквально цепенел от страха, — вспоминает отец Анатолий.

Когда все закончилось, военные предупредили, что ночью ехать нельзя, так как дрон может атаковать, заметив свет фар. Священник всю ночь просидел в машине, ожидая зари. И утром увидел: все окна в храме выбиты, на полу осколки стекла и кирпича, фасады посечены. Спев тропарь на Преображение Господне, священник забрал антиминс, святыни и покинул родное село. Отец Анатолий гнал машину под 160 км/ч и всю дорогу пел тропарь святителю Николаю Чудотворцу. Молитва спасла, он проскочил, а соседской семье, которая выехала днем, на капот машины сбросили с дрона гранату. Сосед погиб на месте, его жена получила тяжелое ранение.

Настоятель
Преображенского
храма села
Замостье
протоиерей
Петр Немеришин
беседует
с землякамибеженцами
в Центре помощи
в Троицком
монастыре

Настоятель храма святого Василия Великого села Пушкарное Суджанского района священник Владимир Киреев тоже рисковал, эвакуируя земляков. В его машине уже сидело четверо человек, когда священник остановился поговорить с соседом. В этот момент оба заметили приближающийся к ним дрон и бросились в разные стороны. Дрон полетел за отцом Владимиром.

— Я укрылся под навесом с густой порослью виноградника, переходя с места на место, и враг никак не мог меня вычислить. Тогда дрон снизился и полетел к моей машине, взорвавшись в полутора метрах от нее. Люди были живы, хотя один из мужчин получил контузию, а у женщины случился инсульт. Автомобиль сильно пострадал от взрывной волны, но остался на ходу. В этот момент к нам подъехала еще одна машина, и мои пассажиры пересели в нее. А я собрал другую группу, и мы выехали через час.

Храм св. Димитрия Солунского села Казачья Локня Суджанского района Курской области

#### Всем миром

Вторжение врага и поток беженцев не застали Курскую епархию врасплох. Масштабную систему помощи здесь отработали еще в начале СВО, когда в регионе разместили более 4,5 тысячи жителей из ЛНР и ДНР. Тогда же выяснились основные потребности временных переселенцев: крыша над головой, продукты питания, бытовая химия и средства личной гигиены, одежда. Тогда епархия работала вместе с администрацией области.

— Мы совместно собирали помощь: финансовую, продуктовую, гуманитарную — и централизованно распределяли ее в пунктах временного размещения (далее — ПВР), чтобы не было переизбытка в одном и недостатка в другом, — рассказывает руководитель епархиального отдела по церковной благотворительности и социальному служению протоиерей Павел Костин. — За каждым ПВР епархия закрепила священника, обеспечив людям духовную поддержку. Священник также узнавал индивидуальные потребности людей, например в лекарствах, и находил средства, объявляя «тарелочной сбор» на своем приходе.

На нескольких приходах настоятели создали небольшие гуманитарные центры, прихожане которых принимали и фасовали гуманитарную







помощь, поступающую из других епархий, а затем раздавали нуждающимся.

Таким образом, вновь запустить отлаженный механизм большого труда не составило, увеличился лишь объем помощи. Приходские гумцентры объединились в один на Тускарной улице, при молодежном епархиальном отделе. А ресурс, ранее направленный на помощь Донбассу и участникам СВО, переключился на беженцев приграничья. Когда митрополит Курский и Рыльский Герман провел экстренное совещание руководителей отделов, все уже знали, что делать. Закрепленные ранее за ПВР священники возобновили в них свое служение (совершение молебнов и таинств), а поскольку число ПВР увеличилось с 23 до 29, то в недостающие были назначены новые пастыри.

По благословению владыки Германа первые три недели священники ежедневно отчитывались о своем посещении ПВР, затем этот отчет стал еженедельным.

— Ежедневное посещение священником ПВР очень важно, потому что, с одной стороны, мобилизует, а с другой — люди каждый день видят батюшку и всегда могут подойти со своими нуждами или вопросами, исповедаться, получить благословение и утешение.

Настоятель Михайловского храма г. Курска священник Владимир Гвоздилин регулярно вместе с помощником посещает ПВР, расположенный в гостинице городского цирка. Первые две недели люди находились в сильном

стрессе и у них в приоритете было обустройство на новом месте.

— Свечи в молитвенной комнате в гостинице лежали нетронутыми, туда никто не заходил. Но когда шок прошел, появились первые посетители. О том, что они приходят сюда и в мое отсутствие, можно было узнать по огаркам свечей и разобранной духовной литературе, которую мы привозим, — говорит священник.

Беженцы делятся с ним своими страхами и тревогами, рассказывают о семейных проблемах:

— Например, муж с родителями хочет переехать в другой город, жена против, возникает конфликт. Приходится их мирить. Бывает, что кому-то нужен не только священник, но и психолог, чтобы справиться со стрессом. Но большинство жалуется на жизнь и ситуацию, в которой они оказались. К сожалению, не все стараются осмыслить свое новое положение с духовной точки зрения и страдают от этого сильнее, чем верующие люди, — признается отец Владимир.

Среди его подопечных есть и те, кто принимает все пережитое как испытание их веры и старается помочь другим.

Одна из проблем, с которой сталкиваются беженцы, — это уныние. Поэтому священники всеми силами стараются их поддержать, не только призывая на богослужения и к участию в таинствах, но и организуя их досуг. Так, настоятель храма Святых Царственных Страстотерпцев г. Курска протоиерей Олег Чебанов

В Центре помощи беженцам в Троицком монастыре (слева)

Село Большое Солдатское после обстрела ВСУ (справа)

проводит для находящихся в ПВР экскурсии в своем храме, рассказывает об истории православного Курска. Поддержал он и молодых волонтеров из Костромы, Тулы, Петербурга, Москвы и других городов из организаций «Молодая гвардия» и «Юнармия», которые первыми приехали на помощь Курску:

 Примерно через неделю у них появились признаки эмоционального выгорания. Потому что они устали от ежедневной физической и моральной нагрузки, — говорит священник. — Тогда мы с прихожанами собрали домашнее угощение, и по вечерам я стал приезжать к ребятам в гости, они жили в «Цирке». Мы пили чай и общались на самые разные, в том числе

Поддержка и внимание отца Олега пробудили в молодежи встречное желание к душевному

Волонтеры в помещении курского иирка — самом и духовные, темы. крупном пункте гуманитарной помощи



За два с половиной месяца с момента начала КТО в Курской области помощь Синодального отдела по благотворительности в Курске получили 59 969 человек, в Москве — 544 семьи (это 1428 человек). Среди обратившихся пожилые люди, многодетные семьи, родственники тяжелобольных людей, оставшихся в опасных районах. Была оказана помощь в размещении, транспортировке, обеспечении наборами продуктов, бытовой химией, одеждой. По индивидуальным запросам также передают лекарства, подушки, одеяла, наборы постельного белья, полотенца, раскладушки, детское питание, памперсы, канцтовары, рюкзаки, теплую одежду, посуду, инвалидные коляски, тонометры и глюкометры. В частности, с 23 по 29 октября в церковном центре помощи в Курске адресную помощь получили 1007 семей беженцев, 1260 семьям выдали гуманитарную помощь, 27 семьям приобрели лекарства, 16 семей воспользовались помощью автоволонтеров.

общению. Кто-то из них даже заинтересовался православной историей Курска и попросил сделать молитвенный уголок рядом с местом, где они жили.

#### Церковный центр помощи

В очереди за «гуманитаркой» в Церковном центре помощи (далее Центр помощи) в Троицком монастыре люди узнают последние новости. Кто остался в их селе и наотрез отказался эвакуироваться, кто жив, несмотря на слухи, а кого уже нет.

- Валерку С., слышал, наемники расстреляли?
  - Нет, жив.
  - А Юра К. из Махновки? Говорят, погиб?
- Да, помогал нашим солдатам, а поздно вечером пошел домой забрать документы и собирался эвакуироваться. Нацепил фонарик на лоб. Дрон, как ночная бабочка, прилетел на свет фонарика и убил Юру.

И пока они 2–3 часа стоят в очереди, может несколько раз прозвучать сирена, предупреждающая о ракетной опасности, а где-то высоко в небе над лесом появится облачко белого дыма — след уничтоженной нашим ПВО ракеты или беспилотника противника. Но все реагируют на это спокойно, привыкли.

Среди этих людей можно увидеть и настоятеля Преображенского храма села Замостье протоиерея Петра Немеришина. Танки врага вошли в его родную Гончаровку утром 6 августа. Отец Петр знает почти всех, кто приходит сюда, ведь он прожил в Суджанском районе 38 лет. Люди рассказывают о своих бедах, кто и где устроился, а священник вместе с сотрудниками Центра помощи старается помочь в решении их проблем. В частности, они находят лекарства.

— Был случай, когда без рецептов мы обеспечили людей инсулином, — говорит отец Петр. — Но, конечно, многие ищут утешения, внимания, заботы и успокоения, потому что уезжали на стрессе, а здесь их встретила определенная неустроенность. Я призываю их не сидеть в ПВР, а приходить в храм и молиться за наших солдат, за всех, кто в беде, чтобы Господь нас всех укрепил, дал силы и мужество победить.

Отец Петр говорит с каждым очень спокойно, убедительно, с любовью и вниманием, и ли-



ца его собеседников светлеют, а в глазах появляется надежда.

Центр помощи в Троицком монастыре открылся 16 августа. Его работу организовала руководитель церковного штаба помощи беженцам в Москве Наталья Ерёмичева.

— В первые дни самое востребованное — это продукты, средства гигиены и вещи, необходимые для организации быта. Очень нужны спальные принадлежности и раскладушки. Тонометры, глюкометры, трости, инвалидные коляски и другие медицинские изделия мы заказываем в Синодальном отделе по церковной благотворительности и социальному служению в Москве, и в течение нескольких дней нам все привозят, — рассказывает Наталья.

Сотрудники Центра помощи помогают беженцам найти жилье в другом регионе или благотворителей, готовых оплатить съемное жилье в Курске. Важнейшее направление Центра — адресная помощь, которая учитывает нужды конкретного человека. Например, одному инвалиду нужны ходунки, а другой не может сам сходить за гуманитарной помощью; бабушка при эвакуации потеряла телефон, где все контакты ее близких, и ее не могут найти родственники. Оперативно решить эти и аналогичные проблемы можно, позвонив по телефо-

ну круглосуточной федеральной горячей линии церковной помощи 8-800-70-7222.

Другое направление работы центра — помощь одиноким старикам в ПВР, которых сестры милосердия и добровольцы кормят, стригут, а тем, кому необходимо, оказывают патронажные услуги. И хотя, в отличие от Донбасса, в Курске много своих добровольцев, для разгрузки большого объема поступающих гуманитарных грузов со всей страны в первые два месяца пришлось мобилизовать физически выносливых добровольцев-мужчин из разных регионов, которые хорошо зарекомендовали себя на других волонтерских направлениях и были готовы помогать практически круглосуточно.

В расселении беженцев помогает и Курская епархия.

— К нам здесь относятся как к родным, — рассказывает Антонина Владимировна, беженка из Кореневского района, поселившаяся с семьей в ПВР, открытом в Курской Коренной пустыни. — Питание, бытовые условия, медицинское обслуживание — все на высшем уровне. Когда потребовались компьютеры для школьников, их тоже нам привезли. Женская половина моет посуду, разбирает вещи, а мальчики помогают в уборке монастыря, пилят дрова, косят траву. Я стараюсь чаще ходить в храм, молитва

В Центре помощи при Троицком монастыре Курской епархии ежедневно совершаются молебны

и беседы со священником приносят мне большое утешение. Нас несколько женщин, и мы убираемся в храме. Конечно, хочется домой. Хотя что меня там ждет? Часть соседских домов уже разбомбили, а что с моим домом, я и не знаю.

Администратор Курской Коренной пустыни Владимир Сергеев признается, что был удивлен отзывчивостью людей.

— Если подушек и одеял для беженцев хватало, то с бытовой техникой возникли проблемы. Например, потребовались холодильники для продуктов маленьким детям, микроволновки, рассказывает он. — Мы написали об этой потребности в нашей группе в «Вконтакте». И люди отозвались очень быстро. Купили все что нужно.

Одним из первых на беду соседей отозвалось Белгородское сестричество. Позвонили, уточнили проблему и сами привезли средства гигиены. Владимир много времени уделяет детям, временно размещенным в монастыре, организует их досуг.

 Они для меня как семья. Супруга и дети сначала ревновали, а потом включились в эту работу. Все друг с другом подружились, и мы стали как родственники.

Но поскольку контртеррористическая операция в Курской области продолжается, Курская Коренная пустынь нуждается в продуктах и вещах для своих подопечных. Желающие помочь могут обратиться по телефону гостиницы +7-905-159-21-25.

#### Сила духа и воля к победе

В новых условиях особая ответственность легла на плечи военного духовенства епархии, от которого зависит понимание бойцами духовного смысла спецоперации, стойкость и сила духа. Военные священники отмечают, что пришло время возвращения к Богу мужской половины нашего общества. По словам помощника начальника УФСИН России по Курской области по организации работы с верующими протоиерея Александра Зинченко, за время СВО он крестил больше людей (военнослужащих), чем за 36 лет своего служения. Причем многие из них исповедуются и причащаются впервые в жизни, оказавшись на фронте или в госпитале с ранением. Кроме того, именно военный священник первым несет слово утешения и надежды жителям освобожденных от врага территорий. В ходе СВО военному командованию стало понятно, что в ратном деле есть вопросы, решить которые по силам только священнику, потому что это решение лежит в духовной сфере.

— С началом СВО отношение к духовенству в армии разительно поменялось. Недоумение и отрицание сменились заинтересованным сотрудничеством, — говорит руководитель отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами Курской епархии иерей Дионисий Дыда. — Многие замполиты уже знают, как обустроить блиндажный храм или часовню, какая богослужебная утварь





В Центре помощи при Троицком монастыре с беженцами работают волонтеры со всей страны (слева)

Волонтеры жители приграничья. вынужденно покинувшие свои дома, выполняют разные работы (справа)

нужна, какие богослужения можно проводить в полевых условиях. Например, оптимальный вариант — это обедница, во время которой мы причащаем бойцов. Если нет условий отслужить ее полным чином, то читаем Символ веры, затем исповедь и сразу Причастие. Когда причастников много, делаем общую исповеды: священник перечисляет грехи; если этот грех есть, то причастник говорит «каюсь». Потом те, у кого есть неназванные грехи, подходят индивидуально. Затем над каждым читается разрешительная молитва.

Сегодня сотрудничество военного командования и Церкви вышло на уровень, когда уже сами замполиты звонят отцу Дионисию и говорят, на каком направлении и сколько священников нужно для окормления бойцов.

У иерея Игоря Васюкова, регулярно посещающего позиции военнослужащих на Курском направлении, командировки в среднем длятся около недели.

— Мы с иеромонахом Мелетием ездим по позициям с утра до вечера, маршрут составляет замполит, — рассказывает священник. — Позиций много, и они разбросаны по большой территории. Служим молебны (великомученику Георгию Победоносцу, святому Иоанну Воину и др.) и панихиды, в конце читаем молитву о победе, которая всех нас объединяет. Крестим, в зависимости от обстановки, кратким или полным чином. Беседуем, общаемся.

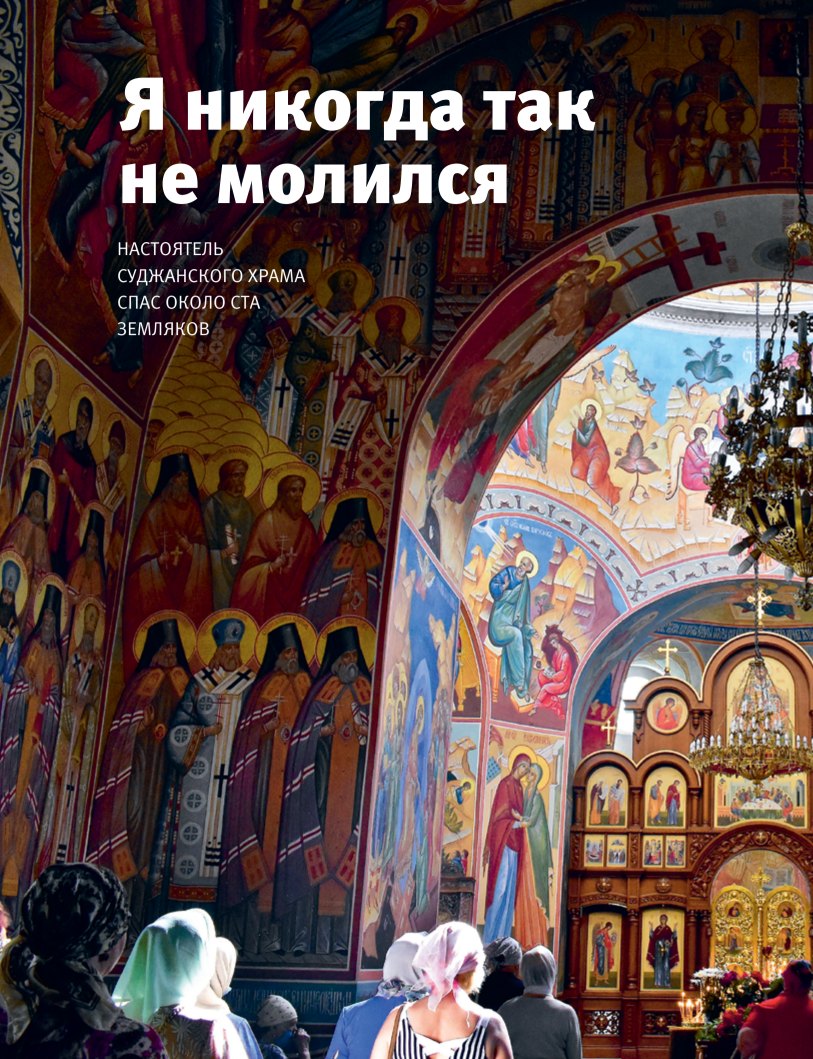
Желающие креститься, исповедоваться, причаститься есть везде, как и постоянная потребность в иконках, крестиках, молитвословах. На вопрос, испытывает ли он чувство страха, ведь можно попасть под обстрел противника, отец Игорь отвечает:

— Чувство страха есть у каждого нормального человека. Но такого страха, который испытываешь в первое время, когда нужно ехать в неизвестное место и ты не понимаешь, что там тебя ждет, теперь уже нет. Просто накануне служишь Литургию и просишь Бога о помощи. А в командировке все время молишься. Если бы я был невоцерковленным человеком, мне кажется, ездить в зону СВО мне было бы намного сложнее. Я чувствую волю Божию, и если Ему будет угодно призвать меня к Себе, то, значит, так и должно быть. Я всегда в своей жизни полагался на Бога.



Протоиерей Александр Зинченко является организатором проекта «Чемодан добра фронту». На собранные средства участники сообщества делают для военнослужащих маскировочные костюмы и сети, эвакуационные носилки, волокуши, шьют белье и балаклавы, одежду. С началом КТО под Курском отец Александр участвовал и в создании стабилизационного центра вблизи линии боевого соприкосновения, где оказывают первую помощь раненым бойцам, а затем отправляют их в госпиталь. «Чемодан добра фронту» поставляет туда медикаменты. Священник также регулярно бывает на боевых позициях, где исполняет свой пастырский долг. Задача отца Александра найти ключ к сердцу каждого сомневающегося в себе воина, пробудить в нем упование на Бога, преодолеть искушение страхом, укрепить его волю и силу духа, что поможет выстоять и победить в самых тяжелых испытаниях.

Помощник начальника
УФСИН по работе с верующими протоиерей Александр Зинченко, основатель фонда фронту»





Во время нападения украинских боевиков на приграничный город Суджа Курской области десятки стариков, женщин и детей не смогли вовремя покинуть город. Под вражескими обстрелами их эвакуировали бесстрашные люди, среди которых был и настоятель храма Троицы Живоначальной города Суджи протоиерей Евгений Шестопалов.

Шестого августа 2024 года части украинской армии вторглись на российскую территорию, в Курскую область. Город Суджа, находящийся на самой границе, подвергся беспрецедентному артиллерийскому и ракетному обстрелу. В первые часы 6 августа были уничтожены все административные здания города (администрация, прокуратура, суд, санэпидемстанция и др.), а также инфраструктура жизнеобеспечения (водонапорная башня, газовая и электроподстанции, система сотовой связи). Город остался без электричества, газа, воды и связи.

Вот что рассказал очевидец тех событий Евгений Ш.:

— В Судже у нас был частный дом в самом центре, недалеко от пожарной части. Обстрел начался примерно в час ночи, а с полтретьего усилился. Мы с женой и трое детей (двоим из них 9 и 13 лет) спрятались в ванной. Подвала у нас нет, а из погреба, если завалит, не выберешься. Мы слышали звук выстрела, проходило 3 секунды, и раздавался взрыв, от которого каждый раз сотрясался весь дом. На крышу сыпались осколки. Было очень страшно. Дети плакали и вместе с нами пели молитвы, потому что у нас вся семья поющая. Мы насчитали около 96 «прилетов» вокруг. Каждый из них мог стать последним. Поэтому мы с женой обговорили с детьми, что им нужно делать, если мы оба будем ранены или погибнем. Интенсивный обстрел продолжался примерно два часа. А потом все вокруг «зажужжало» — это прилетели дроны.

Я хотел загнать машину в гараж, но боялся, что меня заметит дрон. Они летели рядом по 5–6 штук, затем разлетались в разные стороны, бомбили и собирались вновь. К шести утра стало потише, мы выбрались из ванной и собрали вещи. На это ушло около часа. К нам приехали родители, они тоже из Суджи. Рассказали, что центр города разрушен полностью, на месте прокуратуры — котлован (это в 300–400 метрах от нас), а улица Ленина, где стояли все административные здания, в руинах. Обсудив ситуацию, мы решили срочно уезжать. Когда выехали на трассу, нас преследовали дроны. Они разбомбили две машины, которые ехали за нами. Нам удалось спастись.



Настоятель Троицкого храма г. Суджи протоиерей Евгений Шестопалов

Не у всех, как у Евгения Ш., была возможность уехать самостоятельно. И непонятно, что делать дальше. Никто не думал, что враг вторгнется на территорию России. Город и близлежащие деревни обстреливались и раньше, но не так интенсивно. А кто-то решил, что это прорвалась диверсионно-разведывательная группа и ее скоро уничтожат наши военные. Так было неоднократно, не только в Курской, но и в Белгородской и Брянской областях.

Среди тех, кто не смог уехать, было немало прихожан суджанского Троицкого храма. Небольшой, но дружный приход преимущественно состоит из пожилых женщин. Настоятель храма протоиерей Евгений Шестопалов стал их последней надеждой и опорой. Священник быстро организовал горячее питание, раздобыл питьевую воду, помог всем, кто хотел, обустроиться в храме. Троицкий храм в Судже построили в 1812 году, в середине XIX века пристроили еще два придела, и его мощные стены защитили бы и в случае прямого попадания. Магазины не работали, и отец Евгений ездил в соседнее село Большое Солдатское, в 23 км от Суджи, отвозил из Суджи тех, кто хотел уехать, и покупал там продукты и воду для пожилых прихожан.

— Мы не знали тогда, что днем 6 августа украинские боевики уже зашли на окраину Суджи. По непрекращающейся канонаде понимали, что на границе идут бои. В Судже и примыкающих к ней деревнях на тот момент проживало до 12 тысяч человек, — говорит отец Евгений. — Бежать из города мы не собирались, надеялись, что переживем день-два, и наши город освободят.

Ночью с 6 на 7 августа настоятель организовал в храме ночлег. Прихожане постелили прямо на полу матрацы, ковры, раздали людям подушки и одеяла. А утром 7 августа вновь начался сильный обстрел. По Судже прямой наводкой били украинские танки. Как рассказывали местные жители, четыре из них выползли на пригорок у деревни Куриловка и в упор расстреливали беззащитный город.

 Тогда мы поняли, что медлить уже нельзя и нужно срочно эвакуироваться. Выбрали момент, когда танки уехали за новым боекомплектом, и вместе с вызвавшейся помогать прихожанкой стали вывозить людей в Большое Солдатское, — говорит отец Евгений. — Именно там ждали автобусы, перевозившие людей в Курск, ближе они ехать не рискнули. Мы «летали» туда-обратно сколько могли. Потом к нам присоединились мои друзья из организации «Патриот». Но нас было мало. Из Большого Солдатского мы звонили всем, кому только могли, и просили помочь с эвакуацией. Многие откликнулись, в том числе таксисты и полицейские, которые приехали и, рискуя жизнью, вывозили людей. Потом мы с этими полицейскими встретились: «Батюшка, это мы приезжали в храм». А я никого не помню. Мне было настолько страшно за всех, кто там остался, — детей, стариков и женщин, — что я видел только их.

Во время эвакуации над храмом висели беспилотники. Наверное, ждали, когда в машины соберется побольше людей, чтобы бомбить их на трассе. С помощью Божией отцу Евгению каждый раз чудом удавалось от них уйти. В один из этих страшных дней он проскочил прямо перед дулом танка: мчался по дороге и вдруг на повороте в 10 метрах от себя увидел танк. Рядом на бронетранспортере сидело несколько боевиков. Похоже, они только выкатились на позицию. Машина священника появи-

лась и пронеслась так быстро, что они только проводили ее взглядом. Танк начал разворачивать башню, но выстрелить не успел, машина исчезла за бугром.

— У меня в то время в Судже оставались несколько бабушек и близкие люди, а у них домашние животные — собаки и родившая под обстрелами кошка. Дети потом дали котятам созвучные моменту имена: Пулемет, Автомат и Пушка. Я заехал в храм, быстро погрузил всех в машину и помчался другим маршрутом — через село Козырёвка. Эвакуация шла с 6 по 11 августа, мы каждый раз выбирали разные дороги, некоторые из них уже были заминированы, но нас, видимо, не успевали отследить, хотя на трассе из Суджи встречались расстрелянные или сожженные легковые автомобили. В Судже связи не было, но стоило въехать в Большое Солдатское, телефон разрывался от SMS. Мне писали фамилии и адреса, где еще остались люди. Кто-то готов был отдать свою машину и сообщал, где взять ключи от гаража, чтобы спасти земляков, кто-то просил забрать оружие в сейфе или документы, — вспоминает священник.

В одну из последних поездок отец Евгений сумел разместить в машине лежачую парализованную женщину. И когда выезжали через Козырёвку, опять наткнулись на стоявшие в 200 метрах у леса танки. Но Господь уберег и на этот раз. Потом на скорости под 180 км/ч уходили от дронов. Все молились, в том числе и парализованная.

— Лежит с иконкой в руках и тоже молится, крестится. Заглохни машина — и конец неминуем. Я, наверно, никогда в жизни так не молился, как в эти дни. Почти не спал и не ел, был в движении все 6 дней. Отключишься на два часа, проснешься, и снова в путь. Все время на адреналине. Да и спать особо не хотелось. И есть не хотелось. Сейчас только отъелся, — улыбается отец Евгений.

Его приглашал служить в свой храм духовник, настоятель храма в поселке Ракитное Белгородской епархии протоиерей Николай Германский.

— Я не считаю себя беженцем и остаюсь настоятелем Троицкого храма Суджи, которому отдал 30 лет жизни, — твердо говорит священник. — А служу там, куда приглашают. Чаще всего на подворье Горнальского Николаевско-



го Белогорского мужского монастыря в Курске, туда ходят сегодня многие мои прихожане.

Отцу Евгению удалось найти жилье в Курске. В свободное время он помогает сыну, создавшему гуманитарный центр для беженцев, развозить гумпомощь по адресам. Стараясь поддержать своих прихожан, священник ежедневно записывает для них сообщения в «Телеграме». Сердцем отец Евгений остался в Судже, в своем храме, и каждый день отслеживает в соцсетях последние новости из родного города.

Материалы по Курской епархии подготовил Алексей РЕУТСКИЙ

Храм Троицы Живоначальной г. Суджи



## Между Москвой и Троице-Сергиевой лаврой

В следующем году исполняется 45 лет со дня основания художественно-производственного предприятия Русской Православной Церкви «Софрино». Это уникальное производство, не имеющее аналогов ни в России, ни за рубежом, является крупнейшим производителем предметов церковного обихода, ассортимент которых насчитывает свыше 2,5 тысячи наименований. Здесь не только изготавливают иконы, облачения, различную церковную утварь, предметы художественного и ювелирного искусства, занимаются разработкой архитектурных проектов храмов и часовен, их внутренним убранством, выполняют уникальные индивидуальные заказы. «Софрино» также является известным и авторитетным центром реставрации старинных предметов церковного искусства.

История этого предприятия началась задолго до открытия в 1980 году в подмосковном поселке Софрино его первых производственных корпусов.

#### Впервые после 1917 года

Начало предприятию положили мастерские, которые разместились в подвалах Успенского храма Новодевичьего монастыря после окончания Великой Отечественной войны, когда власти сделали послабление гонимой Церкви.

 Подобного производства тогда в стране не было, — рассказывает Владимир Левин, исполняющий обязанности гендиректора ХПП «Софрино». — В мастерских производили свечи, крестики, раскрашивали черно-белые изображения ликов святых, выпускали поминальные книжки. В швейном цехе мастерицы шили облачения из обычной шторной ткани — ничего более подходящего найти было невозможно. Большая часть операций выполнялась вручную, так как необходимое оборудование отсутствовало. Государственные фабрики и заводы не имели права продавать свою продукцию Церкви, и рабочие зачастую сами изготавливали необходимую оснастку: выискивали на свалках поломанное оборудование и детали, ремонтировали его и приспосабливали для нужд предприятия.

Даже в таких непростых условиях из рук мастеров выходили уникальные произведения искусства. К примеру, серебряная чеканная икона «Явление Божией Матери преподобному Сер-

гию Радонежскому», которая и поныне висит над ракой со святыми мощами преподобного Сергия в Троицкой церкви в Лавре.

В 1961 году мастерским предоставили новое помещение — в подклети церкви Тихвинской иконы Божией Матери в Алексеевском, где долгое время располагалась плодоовощная база. Там разместились цех церковной утвари, в котором работали уже около 150 сотрудников, пошивочный цех, где трудилось 44 человека. Именно на этой территории у предприятия появился ювелирный цех, начали работать иконописцы. В Новодевичьем монастыре оставался цех икон.

В 1972 году Патриарх Пимен впервые обратился с ходатайством о выделении земли для строительства завода церковной утвари, чтобы все цеха и склады сосредоточить в одном месте. Но многократные обращения Патриарха в Совет по делам религий при Совете Министров СССР оставались без ответа.

Вопрос решился только после прямого обращения к председателю советского Правительства А. Н. Косыгину. Было учтено пожелание Патриарха, чтобы будущий завод располагался на пути между Москвой и Троице-Сергиевой лаврой. Участок в три гектара — пустырь на обочине железной дороги — находился

Ювелирный цех Художественнопроизводственного предприятия «Софрино», участок финифти (слева)



Административное здание предприятия с храмом во имя преподобного Серафима Саровского

в подмосковном поселке Софрино. Состояние участка было очень плохое; вероятно, он был выделен с расчетом, чтобы Русская Православная Церковь либо отказалась от идеи строительства, либо оно растянулось на много лет. Почти всю его территорию занимали заполненные водой глиняные карьеры расположенного по соседству кирпичного завода. Необходимо было осушить участок и засыпать его новым грунтом. В 1975 году по благословению Патриарха Пимена началось строительство. Очень сложно было доставать стройматериалы: атеистическое государство чинило всевозможные препоны возведению церковного завода. Он строился энтузиастами, преданными Церкви людьми. Руководил строительством Павел Иванович Булычев († 2000), он и стал первым директором «Софрино». У Булычева было светское образование инженера-строителя, а затем он окончил Московскую духовную семинарию. Он активно участвовал в реставрации храмов и зданий Свято-Троицкой Сергиевой лавры, помогал восстанавливать деревянные церкви на Русском Севере. В 1980 году был построен и оснащен первый корпус, и мастерские переехали в Софрино. Патриарх Пимен в присутствии членов Священного Синода, духовенства и многочисленных гостей торжественно открыл завод.

За несколько дней до этого была освящена домовая церковь предприятия, устроенная в небольшой комнате на втором этаже. Ее освятили в честь преподобного Серафима Саровского, покровителя мастеровых и ремесленников. Этот храм стал первым в стране, освященным в честь преподобного Серафима Саровского после 1917 года. Так началась история первого в послереволюционной России церковного завода.

#### Свеча не должна гнуться и коптить

За прошедшие сорок с лишним лет предприятие значительно разрослось, сегодня его цеха занимают территорию в 15 гектаров. Исполняющий обязанности генерального директора Владимир Левин начинает знакомство со старейшего — свечного.

— Изготовлением свечей наше предприятие занимается с 1949 года, и за это время разработаны технические условия в том числе и по тем требованиям, которые были запрошены у монастырей, приходов: какого вида, цвета, качества свечи они хотели бы получить. На сегодняшний день требования к свечам таковы: они не должны сильно гнуться (вертикальное отклонение — не больше 25 градусов), не трещать, не коптить и не дымить. Мы тестируем свои свечи на горение в нашей небольшой лаборатории, чтобы не было копоти. Если свеча горит в спокойном месте, то она ничего не выделяет. Но если в храме появляется сквозняк, то, естественно, движение воздуха будет срывать пламя, возникнет дым, а возможно, и копоть. Также мы обращаем внимание на оплываемость свечей — при горении свечи воск не должен стекать, она должна полностью сгорать. Все сырье для изготовления свечей поступает с паспортом качества и сертификатом на каждую партию материалов. Фитиль изготавливается из стопроцентной хлопковой нити.

Мощность свечного цеха впечатляет: за смену выпускается примерно 10 тонн свечей. Это примерно 10 тысяч пачек. Свечи собирают в пачку в форме шестигранника, похожую на пчелиную соту. Именно эта форма дает возможность легко транспортировать пачки, укладывая их друг на друга, и тогда свечи не мнутся. Удивительно наблюдать, как работницы, собирая пачки вручную, не считая, берут нужное количество свечей, и получается ровный шестигранник.

#### Все начиналось с маленьких икон на картоне

В первые годы после основания завод выпускал только маленькие иконы на картоне или оргалите, без отделки и украшений. После празднования юбилея 1000-летия Крещения Руси стало ясно, что производство икон необходимо усовершенствовать. Были закуплены дополнительные одно- и двухкрасочные печатные машины. В 1991 году был построен двухэтажный корпус для столярного заготовительного участка. Это дало возможность увеличить число заготовок для полиграфических икон и для написания больших храмовых икон, освоить производство новых изделий — многоместных, аналойных, напольных храмовых киотов.

Сегодня изделия иконного производства насчитывают несколько десятков тысяч наименований в различном исполнении — в киотах, в рамках, на дереве, на деревянном планшете, на оргалите; разных размеров — от 3 х 4 см до двухметровых храмовых икон, выполненных фотоспособом. Здесь проектируют и изготавливают иконостасы, разнообразную церковную деревянную утварь (напольные и настенные киоты, облачения престола и жертвенника, аналои, гробницы под святые плащаницы) и церковную мебель.

Проектно-конструкторский отдел может предоставить заказчику различные архитектурно-технологические варианты иконостасов, выполненные с учетом общего стиля и планировки храма. Оперативная и качественная подготовка эскизного проекта иконостаса стала возможной благодаря применению современной компьютерной техники и архитектурно-дизайнерских систем автоматизированного проектирования.

В «Софрино» применяют «модульную», разборную конструкцию иконостасов. Она позволяет в кратчайшие сроки полностью изготовить иконостас и произвести его сборку на предприятии для приемки заказчиком. Мастера цеха могут изготовить иконостас любой сложности и размера, выполнить его в различных архитектурных направлениях и стилях.



Свечной цех. Участок изготовления богослужебных свечей

В 2003 году цех начал разработку иконостасов на основе фотоизображения. Для изготовления каркаса используют хвойные породы древесины, а резьбу в этих иконостасах заменяют ее фотоизображением, напечатанным на специальной фотобумаге, позволяющей добиться высокого качества изображения. Иконы, как правило, также печатают на фотобумаге или на канвасе — специальном материале, имеющем тканевую основу, что создает впечатление иконописи на холсте; затем эти иконы наклеивают на иконные доски. Изготовление тяблового иконостаса на основе фотоизображения с момента проектирования занимает не более двух месяцев. Прежде всего эти иконостасы предназначены для приходов, которые сейчас возрождают свои храмы из руин.

Вкладом «Софрино» в миссионерское служение Русской Православной Церкви стала разработка красивых и недорогих иконостасов для домовых храмов воинских частей, учебных заведений, больниц, госпиталей и исправительных учреждений. К их числу относятся и иконостасы с использованием ткани. Каркас такого иконостаса выполняют из древесины хвойных пород, а для декорирования используют шелкографию, бархат, парчу и шелк; возможно

применение золотого или серебряного шитья. Иконы выполняются на фотобумаге или канвасе.

Юлия Дерюгина, руководитель иконописного цеха, рассказывает, что в «Софрино» берегут традиции мастеров-предшественников, применяют старинные способы изготовления иконных досок, подготовки левкаса, техники позолоты. Старинное искусство сусального золочения позволяет создавать разные оттенки позолоты — от красноватой и чисто золотой до зеленоватой, позолоту блестящую или матовую. И овладевшие этим искусством позолотчики добиваются впечатляющих эффектов при отделке иконостасов, резных подрамников для икон.

— Первым софринским иконописцам, стоявшим у истоков этого начинания, приходилось изучать почти забытую технику, приемы письма, буквально по крупицам собирать секреты старых мастеров, — замечает Юлия Дерюгина. — Иконные доски, левкас, клей, яичную темперу изготавливали по древнерусским рецептам. Находили соответствующую литературу, репродукции икон. Технику изучали в музеях. Наши специалисты ездили по монастырям и церквям, собирали старинные образы, с которых делали копии. Все иконы, которые изготавливались у нас на предприятии или снимались в каких-то монастырях и церквях за прошедшие сорок с лишним лет, заносились в общую базу предприятия. Таким образом возникла большая база икон — около 30 тысяч образов. Это наш золотой фонд. Также у нас собрано около 350 риз (это самое большое собрание в нашей Церкви) и мы изготавливаем при помощи гальванопластики копии со старинных риз.

В штате предприятия сегодня трудится около 60 мастеров из Москвы и Подмосковья, Ивановской, Калужской областей, из Мстеры Владимирской области. Софринские иконописцы пишут иконы в древнерусском стиле, в стиле византийского (греческого) письма, академической живописи. Все работы проходят через худсовет. Мастера выполняют как храмовые иконы, так и образы для домашней молитвы, делают на заказ «семейные» иконы с изображением небесных покровителей всей семьи и мерные иконы на рождение ребенка. По заказу частных лиц нередко пишут иконы,

которые затем передают в качестве вклада в монастырские, приходские или домовые храмы.

В «Софрино» со всех концов нашей страны. а также из стран ближнего зарубежья привозят произведения церковного искусства, нуждающиеся в реставрации: распятия, иконы, хоругви. Реставраторы предприятия проходили учебу во Всероссийском художественном научно-реставрационном центре имени академика И. Э. Грабаря. Когда на предприятие поступает изделие для реставрации, на него заводится паспорт, в котором отмечают и фотографируют все этапы работы. При расчистке изображения могут быть обнаружены другие слои краски. В этом случае происходит согласование с заказчиком, какой слой оставить. Помимо этого реставрируют холсты, старинные картины, плащаницы и многое другое.

Юлия Дерюгина показывает старинную икону XVIII века, которую привезли из храма в Щелково, она содержит три записи.

— Уже второй год ее реставрируем. Когда начали расчищать, увидели, что на иконе несколько записей, и не понимали, что с ними делать, — снимать ли первую запись и оставлять вторую? Созвонились со священником, он приехал, благословил делать полную расчистку. Сейчас икона полностью расчищена, укреплена, идет процесс подведения левкаса и тонировка. Еще одна икона была почти полностью съедена жуком-точильщиком, сплошная труха. Восемь месяцев ее реставрируем. Вывели полностью жука, заделали все дыры, укрепили. Нам приносят и треснувшие иконы, и обгоревшие. Все образы нам удается возродить.

#### Труды церковной типографии

Типография «Софрино» стала первой церковной типографией в России после 1917 года. Она появилась в 1980 году, развивалась и модернизировалась вместе с заводом. С конца 1980-х годов, в связи с открытием новых храмов, возникла потребность в большом количестве икон. В этих условиях решающую роль сыграли именно иконы «Софрино». В первой половине 1990-х годов их выпускалось несколько сотен наименований. Но этого было недостаточно. По благословению Патриарха Алексия II при помощи благотворителей было проведено переоснащение типографии. Для нее был выстроен трехэтажный корпус с модулем ангарного типа. Завод заключил договор с немецкой фирмой Heidelberg на поставку комплекта современного типографского оборудования. Это позволило поднять качество основной продукции типографии — икон — на новый уровень и освоить выпуск брошюровочной и книжножурнальной продукции.

В 1999 году типография освоила печать образов с использованием тиснения золотой фольгой, — уточняет директор типографии Валентина Михнюк. — Главная задача — сохранить оригинал, придав оформлению иконы наибольшую выразительность. Сегодня мы выпускаем иконы с конгревным тиснением, которое воспроизводит на бумаге декоративные качества чеканной металлической ризы. Художники, работающие над тиснением, создают прекрасные орнаменты, добиваются необычных эффектов, сочетая золотую, серебряную, цветную матовую и глянцевую фольгу. Наша типография выполняет заказы епархий, храмов, приходов на воспроизведение старинных и новописанных икон, чудотворных и особо почитаемых образов. Современные компьютерные технологии позволяют восстановить даже иконы со значительными утратами живописи.

Кроме икон типография «Софрино» печатает настенные листовые и 12-листные перекидные календари, открытки, приглашения, грамоты, ежедневники. Среди изданий — юбилейные альбомы, книги, буклеты и брошюры, посвященные храмам и монастырям; богослужебные книги — Евангелие, Чиновник, молитвословы; эксклюзивное издание «Патриархи Московские и всея Руси». Выполняются все заказы Московской Патриархии: документы о канонизации святых, праздничные обращения Святейшего Патриарха к пастве, журналы заседаний Священного Синода, свидетельства о венчании и крещении и многое другое. Во время пастырских визитов Святейшего Патриарха Кирилла в епархии тысячи верующих получают иконы с Патриаршим благословением, которые отпечатаны в софринской типографии.

Подразделением типографии является фотолаборатория, которая существовала еще в то время, когда мастерские располагались в Новодевичьем монастыре, а затем в Алексеевском. В 1980-х годах тиражи икон производили

Процесс печати икон в фотолаборатории





Пошивочный цех. Участок автоматической вышивки

фотоспособом на отечественной фотобумаге для цветной печати. Тиражи икон Спасителя, Казанской иконы Божией Матери и святителя Николая Чудотворца достигали 100 тысяч. Делали также черно-белые фотографические изображения икон, которые затем раскрашивали на участке шелкографии.

 Когда в начале 1990-х на заводе стали печатать полиграфические иконы, в фотолаборатории делали небольшие тиражи икон, иконы для медальонов, репортажную съемку, съемку для каталогов изделий, готовили слайды для типографии, — продолжает свой рассказ Валентина Михнюк. — На сегодняшний день фотолаборатория предприятия «Софрино» оснащена самым современным оборудованием. Для нее приобретены новейшие широкоформатные плоттеры для печати икон разных размеров, в том числе больших храмовых икон, голгоф. Техника объемной печати на плоттере позволяет получить выразительное изображение, придать деталям рисунка дополнительный объем. Орнамент на некоторых иконах визуально приближен к горячей эмали, которая украшает ювелирные ризы икон. Печать по золотистому фону создает эффект широко применяемой иконописцами техники — чеканки по вызолоченному левкасу. Дизайнеры фотолаборатории обрабатывают лики с учетом пожеланий заказчика и вписывают в требуемый размер. Типография принимает заказы на печать любых икон, в том числе местночтимых, и изготавливает любые тиражи — от 1 экземпляра.

В типографию также входит участок упаковки, где делают футляры для ювелирных панагий, крестов, пасхальных яиц, потиров, лампад, для митр, клобуков, живописных икон. В работе используется широкоформатный режущий плоттер, позволяющий создавать различные изысканные формы при изготовлении упаковки, повторять контуры любого изделия. Возможно производство не только массовых тиражей, но и единичных, эксклюзивных изделий.

#### Мастерицы церковного шитья

Особым видом церковного ремесла с древнейших времен было искусство шитья. На Руси умение шить золотом и серебром, украшать работы, предназначенные для вкладов в храмы и обители, жемчугом и драгоценными камнями входило в обязательный круг воспитания девушек из знатных и богатых семей. Процветало

это искусство и в многочисленных женских монастырях. Складывавшаяся веками традиция этого удивительного искусства, то угасая, то возрождаясь вновь, просуществовала до нашего времени. Мастерицы швейного цеха Художественно-производственного предприятия «Софрино» вносят существенный вклад в возрождение и развитие древнего искусства церковного шитья.

Швейный цех предприятия начал работать в 1980 году. В то время все облачения кроились из шторной ткани. Кресты делали из тесьмы, галуны выкладывали атласной лентой. Из парчи шили только облачения для архиереев. Количество производимых изделий было небольшим. До 1992 года, когда был построен новый шестиэтажный производственный корпус, швейный цех помещался в двух скромных по размеру комнатах. В новом корпусе под швейное производство выделили два этажа. Ассортимент и объем продукции увеличился в десятки раз; выпускается до ста наименований изделий.

— По старинным образцам, сохранившимся в музеях и храмах, труженицы участка вышивки постепенно восстановили традиции древнерусского шитья золотой и серебряной нитью, канителью, а также шитья жемчугом и полудрагоценными камнями, — поясняет руководитель швейного цеха Екатерина Штыркова. — Мастерицы-золотошвейки стали вышивать кресты, оплечья на облачениях, митры, скрижали к мантиям, плащаницы. Была освоена технология лицевого шитья. Вышитые изображения теперь украшают архиерейские и иерейские облачения, митры, облачения на престол, воздухи, которыми покрываются священные сосуды. В «Софрино» шьют абсолютно все: от подрясника до сложнейших Патриарших облачений, от скромных скуфеек до изысканных митр.

Швейный цех принимает оптовые и индивидуальные заказы на пошив всех видов богослужебной одежды из парчи, бархата, шелка, с ручной и машинной вышивкой, одежды для повседневного ношения духовенством, монашеской одежды, крестильных рубашек, венчальных рушников, праздничных скатертей, салфеток, на изготовление митр, украшенных камнями, жемчугом, вышивкой.

Руками софринских мастериц сшит символ Патриаршего достоинства и власти — белый куколь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси. Искусные мастерицы выполняют и ответственные светские заказы. На предприятии вышивали Штандарт Президента России, шили мантии для судей Конституционного и Арбитражного Судов.

Уже несколько лет в цехе работают высокопроизводительные вышивальные станки производства Японии и Кореи. Компьютерные программы значительно облегчают работу художников, разрабатывающих узоры для вышивки. В швейном цехе сегодня могут выполнить практически любой, даже самый сложный заказ.

#### Гальванопластика вчера и сегодня

В гальваническом цехе работают огромные гальванические ванны. Там, где требуется безукоризненная точность изготовления изделий, применяется метод гальванопластики. Он позволяет получать объемные изображения сложной формы с высоким рельефом, имитировать филигрань, художественное литье, чеканку. Это дает возможность цеху выпускать

В цехе иконостасов





Иконостас и киоты в главном храме Вооруженных сил России в честь Воскресения Христова в парке «Патриот» изготовлены софринскими мастерами

высокохудожественную и недорогую серийную продукцию (оклады на иконы, богослужебные книги, накладки на престолы, другие декоративные детали). Гальванические ванны позволяют выращивать ризы очень больших размеров.

Чтобы металлическая церковная утварь была красивой, прочной, долговечной, в цехе гальваники производится окончательная обработка деталей, изготовленных методами литья, давления, штамповки, а также гальванопластики. Гальванопластика как метод производства сложных форм и узоров известна еще с XIX века. Ее используют, чтобы более ярко и выразительно передать объем изделия. До 1998 года на заводе существовал небольшой, входивший в цех церковной утвари, участок гальваники. После проведенной реконструкции он стал многопрофильным цехом. Было установлено новое оборудование известной фирмы Atotex, которое позволило мастерам использовать самые последние достижения мировой науки в технологии нанесения гальванопокрытий. Это значительно улучшило качество и декоративные свойства металлических покрытий. Преобразованный цех гальваники освятил Патриарх Алексий II.

Зачастую на предприятие привозят для реставрации старинные ризы, оклады богослужебных книг и предметы церковной утвари, которые за многие годы потеряли свою целостность, разрушились. Фактически привозят фрагменты изделий. У нас их восстанавливают при помощи метода гальванопластики. В 2020 году был освящен Патриарший собор Воскресения Христова — главный храм Вооруженных сил Российской Федерации, посвященный Победе в Великой Отечественной войне. Иконостас, киоты и декор этого собора были выполнены мастерами предприятия «Софрино» гальванопластическим методом.

#### Воссозданное паникадило Спасо-Андроникова монастыря

В литейно-сборочном цехе изготавливают самые большие изделия церковной утвари паникадила, подсвечники, запрестольные семисвечники, решетки на солею, купели, кресты на купола. Паникадила изготавливаются от маленьких, не более метра в диаметре, до огромных хоросов, диаметр которых достигает 4 метров, а вес — нескольких тонн. Софринские умельцы воссоздали утраченное паникадило в соборе Спасо-Андроникова монастыря в Москве. Разработка софринцев — паникадило в Большом соборе Московского Донского монастыря — совмещает в себе тип традиционного русского паникадила XVII-XIX веков с византийским хоросом. Мастерам запомнился проект паникадила для Боголюбского женского монастыря, высота которого составила 8 метров, диаметр 4 метра, а вес 2,5 тонны.

Цех церковной утвари — это также крупнейшее производство на нашем заводе. Среди тысячи наименований изделий — такие важные для православного храма предметы, как престолы, жертвенники, напрестольные кресты, семисвечники, хоругви, кадила, потиры, сени, раки, ковчеги для святых мощей, аналои, оклады на богослужебные книги, лампады, кандила и многое другое. Мастера выполняют более 400 видов гальванопластических риз для иконописного цеха. Используются заготовки, сделанные в цехе гальваники; в цехе утвари они выпиливаются и монтируются. Стоимость таких риз меньше, чем чеканных, но по художественным достоинствам они им не уступают. С помощью этой технологии можно воспроизвести старинную, сильно разрушенную ризу. Одно из лучших и самых известных творений мастеров цеха — великолепно исполненная, не уступающая дореволюционным образцам серебряная рака с сенью для мощей святой блаженной Матроны Московской в Покровском ставропигиальном женском монастыре в Москве. В создании раки участвовал литейный цех, покрытие делал цех гальваники.

В 2007 году в цехе утвари был сделан стеклянный ковчег для привезенной в Россию святой главы апостола и евангелиста Луки; в 2017 году изготовлен ковчег для ребра святителя Николая Чудотворца, принесенного из Бари в Русскую Православную Церковь для поклонения верующих. Одна из больших и ответственных работ, в которой принимали участие мастера цеха церковной утвари, это создание памятника основателю завода Святейшему Патриарху Пимену.

#### Спасенный крестик Президента

Изделия ювелирного цеха «Софрино» известны сегодня во всем мире. Профессиональный уровень софринских ювелиров настолько высок, что они могут изготовить богослужебную утварь по сохранившимся в летописях описаниям монастырских ризниц, по старинным образцам, по каталогам знаменитых мастеров. Мастера-ювелиры в совершенстве овладели сложными техниками филиграни, перегородчатой и горячей эмали, скани, чернения, чеканки, финифти. Сочетая их, мастера «Софрино» создают свой собственный неповторимый художественный стиль. Каждое изделие, будь то панагия, крест или потир, поражает тонкостью отделки, тщательностью обработки, красотой и изяществом линий.

— Среди работ наших ювелиров — подарочная продукция к юбилейным и памятным датам, — рассказывает руководитель ювелирного цеха Евгений Жданович. — Мы изготавливаем все награды Русской Православной Церкви: ордена, медали, памятные знаки. Это результат кропотливой работы Патриаршей наградной комиссии и наших мастеров-ювелиров. Ювелирами «Софрино» была изготовлена митра для Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Она выполнена из серебра в традициях императорских ювелиров XVIII века.

Важные, ответственные работы софринцы выполняют довольно часто. Такой работой стало и восстановление для Владимира Путина нательного крестика, пострадавшего во время пожара. В интервью журналистам Президент рассказывал: «Я очень дорожил своим крестом,



он был подарен мне матерью, а пожар в тот раз случился очень серьезный. Я думал, от креста не останется даже следа. Это был обычный алюминиевый крестик, очень простой. Я был изумлен, когда рабочие, разбиравшие обгоревшие угли, нашли этот крест... А ведь весь дом сгорел, это было удивительно, настоящее откровение, и с тех пор я всегда ношу его на себе».

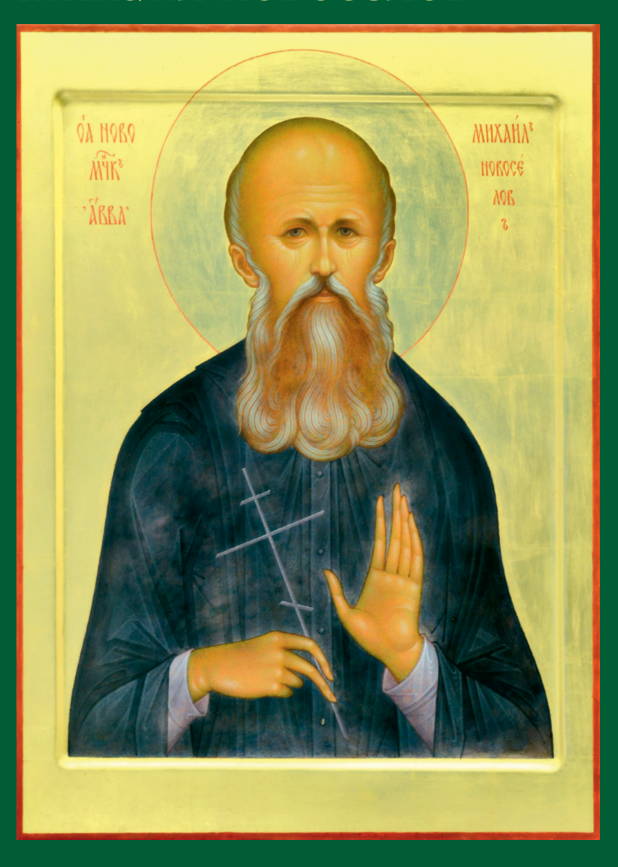
— Восстановили крестик также наши мастера, — уточняет подробности Евгений Жданович. — Мастер-ювелир Александр Викторович Ефанов поместил крестик в маленький открывающийся ковчежец. Через некоторое время его пригласили на встречу с Президентом России. Из Патриаршей резиденции в Переделкине со Святейшим Патриархом Алексием II († 2008) он поехал к Президенту. В. В. Путин спрашивал мастера, руководил ли он работой или выполнял ее сам, интересовался, как шло восстановление. Говорили и о заводе. Встреча длилась полчаса, на прощание В. В. Путин подарил А. В. Ефанову часы.

Изготовленные в «Софрино» ювелирные изделия по красоте филигранных узоров, богатству красок, художественному исполнению не уступают творениям великоустюжских и златоустовских умельцев. Благодаря мастерству софринских ювелиров предметы церковного обихода становятся настоящими произведениями искусства. Продукция предприятия не разбыла отмечена наградами на различных, в том числе международных, выставках.

Елена АЛЕКСЕЕВА

Владимир Анатольевич Лёвин. и. о. генерального директора Художественнопроизводственного предприятия «Софрино» Русской Православной Церкви, показывает главе Митрополичьего округа в Республике Казахстан митрополиту Астанайскому и Казахстанскому Александру новые богослужебные сосуды. изготовленные на предприятии

# Святой мученик Михаил Новоселов



БЛАЖЕН, КТО НЕ ОТСТУПИТ ОТ ХРИСТА СРЕДИ ТЯЖКИХ ИСКУШЕНИЙ, ПОСТИГАЮЩИХ ЦЕРКОВЬ, ВООДУШЕВЛЯЯСЬ УЧАСТИЕМ В ЕЕ ВСЕМИРНОМ ТОРЖЕСТВЕ, ИМЕЮЩЕМ ОТКРЫТЬСЯ ПО СКОНЧАНИИ МИРА

В годы притеснений и гонений, начавшиеся с установления советской власти в 1917 году, не только священники, но и многие миряне без колебаний встали на защиту Церкви, Первосвятителем которой стал святитель Тихон, Патриарх Московский и всея России. Одним из таких подвижников был русский публицист и духовный писатель Михаил Александрович Новоселов. В начале 1918 года не без его участия вышло воззвание — листовка, призывающая верующих защищать храмы от посягательств. Новоселов до последнего дня своей жизни трудился на ниве духовного просвещения, предоставив свою квартиру для занятий Богословских курсов, открывшихся весной 1918 года с благословения святителя Тихона. О жизни святого Михаила, его подвиге и духовном наследии — в статье настоятеля храма Покрова Пресвятой Богородицы в Красном Селе, доцента Московской духовной академии протоиерея Валентина АСМУСА.

В этом году исполнилось 160 лет со дня рождения новомученика Михаила Александровича Новоселова (01.07.1864-20.01.1938). Подвигу его мученичества предшествовали десятилетия подвига проповеди в миру. Не будучи священником или профессиональным богословом, он проповедовал не с амвона и не с академической кафедры, не со страниц официальных церковных изданий, но как частное лицо, издатель книг и автор газетных статей. Обращено было его слово к тем в первую очередь, кто стоит «около церковных стен», к «расцерковленным», колеблющимся или же откровенно и существенно отошедшим от веры и Церкви. Но путь святого Михаила к этому служению был долог и непрост.

Родился Михаил Александрович Новоселов в семье, корни которой уходили в духовное сословие: оба его деда были священниками. Но отец Михаила Александровича Александр Григорьевич избрал светский путь, став по окончании С.-Петербургского университета педагогом, директором тульской, а затем 4-й московской классической гимназии, которую и окончил с золотой медалью Михаил Александрович. После гимназии он продолжил классическое образование на историко-

филологическом факультете Московского университета. В студенческие годы М. А. Новоселов становится деятельным последователем Л. Н. Толстого, работает в толстовском издательстве «Посредник», помогает Л. Н. Толстому в переводе Евангелия. В конце 1887 года на квартире Новоселова в Москве был обыск, нашли стихи из народовольческого издания и статью Л. Н. Толстого о Николае I «Николай Палкин», которую Новоселов распространял, и он был арестован. Он мог быть сослан в Сибирь. Толстой сам явился к жандармскому генералу хлопотать за арестованного и заявил, что за статью должен отвечать ее автор. Генерал ответил писателю: «Граф, слава ваша слишком велика, чтобы наши тюрьмы могли ее вместить». В такой светской форме была выражена мысль о политической невозможности личных гонений на Толстого. Правда, в далеком 1862 году при либеральнейшем Александре II из Толстого едва не сделали «мученика»: в его имении Ясная Поляна был произведен обыск, растянувшийся на два дня. Толстого при этом не было, но, когда он узнал, чуть не умер от ярости. Александр III твердо держался установки «не делать из Толстого мученика» и передал это Николаю II. Святой



Студент Михаил Александрович Новоселов. Фото сделано в фотоателье П. Павлова, Москва. Конец XIX — начало XX в.

праведный Иоанн Кронштадтский обвинял сего государя даже в «маловерии» — именно за то, что Николай II не хотел отправить Толстого в Сибирь.

Уже в начале 1888 года Новоселов освобожден под гласный надзор полиции и без права проживания в столицах. Молодой идеалист, увлеченный толстовским учением, Новоселов думал о практическом осуществлении своих убеждений. Желая посвятить себя служению страждущему человечеству, он хотел получить профессию врача. Но этому решительно воспротивился его отец, который хотел видеть своего сына преподавателем древних языков. А когда отец умер, Михаилу Александровичу пришла мысль воспользоваться полученным небольшим наследством для организации земледельческой коммуны. Еще не начав осуществление этого плана, он в письмах обращается к Толстому с горькими упреками в том, что, провозглашая свою доктрину, сам учитель не следует этому учению в своей жизни. Это была дерзкая и самонадеянная выходка — попытаться втиснуть писателя с мировым кругозором в тесную сектантскую «келью под елью». Но снедаемый противоречиями Толстой и сам упрекал себя за свою непоследовательность: первую попытку ухода он сделал еще в 1884 году. Словами из письма Новоселова «Не могу молчать» он впоследствии озаглавил одну свою статью.

Обсуждая с единомышленниками планы создания сельскохозяйственных коммун, Новоселов участвовал в решении вопросов, должна ли это быть одна большая община, или целесообразнее устроить маленькие общины на обширных пространствах, чтобы «свет светил во тьме» во многих местах. Так возникло движение, одним из инициаторов которого явился Новоселов. Это «новое хождение в народ» не с идеями революционной агитации и пропаганды, но с совсем другой целью — влиться в жизнь народа, очиститься от всего, что духовно и нравственно отравляет жизнь высших сословий. Это движение не удалось. Средняя продолжительность жизни коммуны составила два года. Начиналось все хорошо: молодой энтузиазм, гордое сознание великой миссии, любознательное знакомство с совершенно иным образом жизни. Но потом начиналась усталость от тяжелой работы, к которой молодые толстовцы не были приучены с детства, разочарование в своих способностях: хозяйства были малопродуктивными, скука, личные распри, легко возникавшие в общинах, вдохновлявшихся безблагодатным толстовским учением. Все заканчивалось распадом общины. Толстой поначалу следил за развитием общинного движения со сдержанным доброжелательством, ободрял общинников в их трудностях. Но итоговая оценка его была негативной: Толстой признал создание элитарных общин-«церквей» морально вредным. «Общиной христианина должен быть весь мир» — таково было его заключение. Годы спустя, во время голода 1891-1892 годов в Рязанской губернии, участники распавшихся общин объединились вокруг Толстого для помощи голодающим. Но толстовство как новое религиозное движение переживало кризис. Некоторые толстовцы отходили от новой «религии». М. А. Новоселов в напряженном искании Христовой истины шел по пути возвращения в Церковь. Он знакомится со святым праведным отцом Иоанном Кронштадтским, старцами Оптиной и Зосимовой

пустыней, с философом В. С. Соловьевым. По свидетельству самого Новоселова, его примирил и соединил с Церковью старец преподобный Алексий (Соловьев, †1928), иеросхимонах Зосимовой пустыни. В отличие от всех названных лиц, высказывавшихся о Л. Н. Толстом резко негативно, Новоселов после своего возвращения в Церковь избегал таких оценок; признавая толстовство «однобоким», он оставался благодарен Толстому за уроки христианской морали, которые были нужны и ему, и многим другим. В самом конце жизни Толстому попали в руки брошюрки «Религиозно-философской библиотеки» (РФБ), издававшейся Новоселовым. Они понравились Толстому, и он через своего помощника Д. Маковицкого сообщил Новоселову, что хотел бы иметь эту «Библиотеку» в возможно полном составе. Исторические обстоятельства позволили издавать «Библиотеку» 15 лет (1902-1917). За эти годы вышло 39 ее выпусков. Некоторые из них выходили второй или даже третий раз в дополненном виде. Сам Новоселов был автором только некоторой их части. В одном выпуске могли помещаться выдержки из творений самых разных авторов: архиепископ Сергий (Страгородский) и преподобный Симеон Новый Богослов в выпуске 3 (изд. 3. М., 1917); или выпуск 2 «Искание Бога» — Огюст Николя (католический апологет), граф М. М. Сперанский, епископ Игнатий (Брянчанинов), К. Ф. Рылеев (декабрист) и др. Или еще выпуск 4 «Социальное значение религии и религиозной личности»: В. С. Соловьев, С. М. Соловьев (историк), Ф. М. Достоевский, С. В. Ешевский, Л. А. Тихомиров, А. И. Герцен. Среди авторов, чьи творения вошли в выпуски РФБ, — святитель Иоанн Тобольский (выпуск 38, явившийся положительным откликом на дискутировавшуюся канонизацию святителя Иоанна), святитель Филарет Московский, святитель Феофан Затворник, преподобный Серафим Саровский, архиепископ Никанор (Бровкович), архиепископ Антоний (Храповицкий). Видное место занимали и славянофилы — А. С. Хомяков, К. и И. Аксаковы, Ф. Самарин. Если о иезуитах пишет Ю. Ф. Самарин (выпуск 36), то католический догмат папской безошибочности опровергают католики епископ Штросмайер и Дёллин-

гер (выпуск 34). Среди авторов присутствуют и профессора духовных академий В. И. Несмелов, В. Д. Кудрявцев-Платонов, А. Ф. Гусев, В. Н. Карпов, А. М. Иванцов-Платонов. Чтобы перечислить еще не названных, упомянем Владимира Мономаха, Б. Паскаля, Я. А. Коменского, К. П. Победоносцева, Н. И. Пирогова, К. Д. Ушинского, Джона Месона, В. А. Кожевникова, И. И. Козлова, Н. В. Гоголя, В. А. Жуковского. Кроме серийной РФБ издан ряд книг, не вошедших в серию по формату или по тематике (слишком специальные исследования частных вопросов, тогда как РФБ говорит о едином на потребу — Лк. 10, 42). Этих книг и брошюр под грифом «Издания "Религиозно-философской библиотеки"» вышло 26. Новоселов издавал также «Листки РФБ», имевшие две серии: более общедоступную «Семена Царствия Божия», где помещались выдержки из творений святых отцов, и «Русская религиозная мысль» с высказываниями русских писателей и ученых; вышло более 80 «Листков». Все эти многочисленные издания расходились по всей России и читались множеством людей. Церковное учебное ведомство почтило труды и заслуги М. А. Новоселова. В 1912 году он был избран почетным членом Московской духовной академии. Несколько лет Новоселов был членом Училищного совета при Святейшем Синоде.

Новоселову доводилось участвовать в церковно-общественных событиях, имевших всероссийский резонанс. Уже в самом начале своей деятельности на церковной ниве он стал участником петербургских Религиозно-философских собраний (1901–1903), где занял строго церковные позиции. На доклад Новоселова «О браке и безбрачии» Д. С. Мережковский откликнулся фразой «Скучно слушать проповеди».

Как недавно стало известно, сам император Николай II явился инициатором созыва Поместного Собора<sup>1</sup>. Семнадцатого марта 1905 года Синод постановил ходатайствовать перед Государем о созыве весной того же года Всероссийского Собора для избрания Патриарха. Местом созыва предполагался Санкт-Петербург, вероятным кандидатом на патриаршество — митрополит Петербургский Антоний (Вадковский, † 1912), первенствующий член Святейшего Синода. Двадцать



Михаил Новоселов (слева) и отец Павел Флоренский (справа)

лось собрание частного «Кружка православных ревнителей Церкви, клириков и мирян». Присутствовало около 60 человек. Новоселов прочитал доклад «О воссоздании живой церковности в России». В соответствии с ходившими в Москве толками о маневрах петербургской церковной бюрократии с целью захватить в свои руки дело церковной реформы и обратить ее в свою пользу, Новоселов призывал замедлить ход изменений. Выборы Патриарха «в текущую сессию Синода» он назвал абсурдом: для начала новой церковной жизни требуется пересмотреть множество неправильных узаконений, накопившихся за «200 лет синодального строя». Новоселов предложил ходатайствовать перед царем об организации опроса епископов о желательных реформах церковной жизни, а сами реформы отложить до окончания войны с Японией. Тридцать первого марта 1905 года император Николай II наложил на ходатайстве Синода резолюцию: «Предоставляю Себе, когда наступит благоприятное для сего время, по древним примерам православных Императоров, дать сему великому делу движение и созвать собор Всероссийской Церкви для канонического обсуждения предметов веры и церковного управления». Вскоре последовал императорский указ, повелевающий архиереям дать к 1 декабря 1905 года подробные ответы по всем вопросам будущего церковного переустройства (в 1906 году эти ответы были напечатаны в трех томах). В статье «Голос ми-

третьего марта 1905 года в Москве состоя-

рянина» Новоселов благодарил царя за «избытие беды скороспелых решений» и предлагал учредить «Соборное подготовительное совещание». Здесь же были новые резкие нападки на синодальную бюрократию: «Не дадим... косным защитникам существующего церковного порядка, сторонникам взгляда, что все обстоит благополучно, смешивающим живое и живительное благоустроение Церкви с мертвым благообразием кладбища... не дадим им ослабить и затормозить исполнение надежд наших! ...Не допустим под предлогом и прикрытием Царского отказа Святейшему Синоду в немедленном созвании Поместного Собора — похоронить в старом бюрократическом сундуке Царскую волю о необходимости преобразования Церкви!» Надо сказать по совести, что приведенные высказывания производят двойственное впечатление. Горячая любовь к Церкви, искреннее желание благого Ее обновления сочетаются здесь с настороженным, предвзято критическим, почти неприязненным отношением к высшей ее иерархии — Святейшему Синоду. Все, что мы теперь знаем о тогдашнем Синоде и о его членах в отдельности, заставляет признать такое отношение несправедливым.

Святейший Синод учредил, при Высочайшем утверждении, Предсоборное Присутствие 1906 года и затем Предсоборное Совещание 1912–1917 годов; их труды легли в основу постановлений Поместного Собора 1917–1918 годов. Конечно, никто не внял пожеланиям Новоселова, чтобы в этих совещаниях было поменьше епископов и чтобы архиереи были не высокопоставленными.

Проникнутость русского общества революцией ужасала Новоселова. Через несколько дней после Манифеста 17 октября 1905 года он пишет в письме: «"Свобода" создала такой гнет, какой переживался разве в период татарщины. А главное, ложь так опутала всю Россию, что не видишь ни в чем просвета. Пресса ведет себя так, что заслуживает розог, чтобы не сказать — гильотины. Обман, наглость, безумие — все смешалось в удушающем хаосе»<sup>2</sup>. В этих условиях Новоселов, отличавшийся деятельным характером, не ограничиваясь своей уже налаженной издательской деятельностью, ищет возможности влиять на человеческие ду-

ши в личном общении. Он участвует в собраниях Московского религиозно-философского общества памяти Вл. Соловьева (1905–1918). Но общий дух этого общества был ему чужд. Это тот же дух «нового религиозного сознания», которым были одержимы многие участники петербургских религиозно-философских собраний, закончившихся в 1903 году. Вокруг Новоселова собралось другое общество, в 1907 году названное «Кружком ишуших христианского просвещения в духе Православной Христовой Церкви». В него вошли друзья Новоселова протоиерей Иосиф Фудель, священник Павел Флоренский, Ф. Д. Самарин, В. А. Кожевников, С. Н. Булгаков (священник с 1918), П. Б. и С. Б. Мансуровы, Н. Д. Кузнецов, Ф. К. Андреев и др. Кружок имел как бы филиал, где студенты изучали Новый Завет. Собрания кружка проходили в доме Ковригиной напротив Храма Христа Спасителя, где в квартире № 12 жил Новоселов с матерью Капитолиной Михайловной. Когда должен был читаться доклад, на который по объявлению могло прийти столько народу, что квартира Новоселова всех бы не вместила, чтение устраивали в особняке члена кружка доктора Корнилова на Нижней Кисловке, где могло вместиться и 100 человек. Кружок жил под покровительством ректора Московской духовной академии епископа Феодора (Поздеевского, † 1937), человека монашеско-аскетического духа, и под духовным окормлением старцев 3осимовой пустыни. Н. А. Бердяев, по духу весьма далекий от Новоселова, говорит о нем с симпатией: «...Очень верующий, безгранично преданный своей идее, очень активный, даже хлопотливый, очень участливый к людям, всегда готовый помочь, особенно духовно. Он всех хотел обращать. Он производил впечатление монаха в тайном постриге. <...> Православие М. Новоселова было консервативное, с сильным монашеско-аскетическим уклоном. Но вместе с тем у него не было того клерикализма и поклонения авторитету иерархии, которые характерны для правых течений русской эмиграции. Он признавал лишь авторитет старцев, т. е. людей духовных даров и духовного опыта...» 3 Хотелось бы привести и отзыв о Новоселове другого участника религиозных споров того времени, еще более далекого от него, чем

Бердяев, — В. В. Розанова: «Суть связи этого кружка — личная и нравственная; высшее его качество — не выявляться, не спорить; печататься как можно меньше. Но взамен этого — чаще видеться, общаться; жить некоторою общею жизнью, или — почти общею. Без всяких условий и уговоров они называют почти старейшего между ними, М. А. Новоселова, "авва Михаил". И хотя некоторые из них неизмеримо превосходят почтенного и милого М. А. Новоселова ученостью и вообще "умными качествами", но тем не менее чтут его "яко отца" за ясный, добрый характер, за чистоту души и намерений и не только выслушивают его, но и почти слушаются его»<sup>4</sup>.

Самое громкое общественное выступление Новоселова связано с делом епископа Гермогена (Ермогена Долганёва, † 1918) и иеромонаха Илиодора (Труфанова, † 1952): в 1911 году они пытались силой воздействовать на Г. Е. Распутина, чтобы он прекратил посещать царскую семью. Произошла безобразная потасовка, когда Илиодор и несколько его друзей сцепились с Распутиным, а епископ в епитрахили и с крестом в руке громко проклинал Распутина, который вырвался и убежал. После этого епископ и иеромонах стали посылать государю одну за другой телеграммы, где умоляли его не принимать Распутина. Об Илиодоре много говорить не приходится, он очень скоро отказался от сана и отрекся от веры, а при большевиках активно участвовал в разрушении Церкви. Совсем другим был епископ Саратовский Гермоген: человек искренний и чистый, он впоследствии, уже после революции, заняв Тобольскую кафедру, пытался поддержать сосланную в Тобольск царскую семью и был зверски убит большевиками. Ныне он прославлен как священномученик. Но в 1911 году он повел себя некорректно. Когда государь повелел ему вернуться в Саратов, он не повиновался и был сослан в Жировицкий монастырь. Чтобы удостовериться в том, что Святейший Синод имел все основания уволить епископа Гермогена на покой, достаточно прочитать статью о нем в «Православной энциклопедии» или страничку мемуаров митрополита Евлогия (Георгиевского) «Путь моей жизни»<sup>6</sup>. Новоселов еще в 1910 году напечатал в газете «Московские ведомости» две статьи против Распутина. Уже здесь иерархия обвинялась в «позорном и преступном» малодушии. Двадцать четвертого января 1912 года в той же газете появилась петиция Святейшему Синоду в защиту епископа Гермогена за подписью Новоселова и некоторых других членов его кружка. Единственной причиной его ссылки здесь объявлялась борьба против Распутина. В тот же день в газете «Голос Москвы» была напечатана статья Новоселова против Распутина. Все эти статьи Новоселов объединил в сборник «Григорий Распутин и мистическое распутство» (М., 1912). Тираж сборника, так же как и тираж номера «Голоса Москвы» за 24.01.1912, был арестован. Уже 25 января этот эпизод обсуждался на вечернем заседании Государственной думы. Синод разъяснил вину епископа Гермогена и правомерность его увольнения, отрицая всякую связь этого дела с Распутиным. Новоселов смело выдвигал против Распутина обвинения, которые он не доказал и никак не мог доказать, если только не верить таким разоблачившим себя свидетелям, как Илиодор. Но нас сейчас интересует не сибирский странник, который еще ждет объективного исследователя. Нам интереснее отношение Новоселова к священноначалию, которое он запальчиво обвиняет: «Почему молчат епископы, которым хорошо известна деятельность наглого обманщика и растлителя? Где его святейшество [Святейший Синод], если он по нерадению или малодушеству не блюдет чистоты веры Церкви Божией?» Такие обвинения не только несправедливы. Они непосредственно наносили удар по авторитету Церкви как таковой, а в более широком плане революционизировали страну.

Новоселовский кружок стал одним из средоточий спора об имяславии, охватившего не только Россию, но и другие православные страны. Здесь мы не будем говорить об этом споре подробно. Можно сослаться на весьма содержательное исследование епископа (ныне митрополита) Илариона (Алфеева) «Священная тайна Церкви» (Т. 1–2. СПб., 2002). У истоков движения имяславия была популярная книга схимонаха Илариона (Домрачева; ок. 1845 – 1916) «На горах Кавказа». Первое ее издание вышло в 1907 году по благословению оптинского старца преподобного Варсонофия иждивением преподобномученицы великой

княгини Елисаветы Феодоровны. Книга переиздавалась большими тиражами и нашла благодарных читателей прежде всего в среде российского и афонского монашества: главной ее темой была молитва Иисусова. Третье издание книги сделала Киево-Печерская лавра. Споры об имяславии были спровоцированы архиепископом Антонием (Храповицким, † 1936), инициировавшим полемическую кампанию против книги схимонаха Илариона. Сам архиепископ Антоний, хотя и не читал книги, обрушился на нее с грубой бранью, называя почитание имени Божия «хлыстовством». Спор об имяславии принял самые резкие формы в русских обителях на Афоне. Это оказалось на руку греческим националистам, давно обеспокоенным ростом на Афоне русского монашества: в начале XX века оно составляло абсолютное большинство и продолжало расти относительно количества монахов других народов, остававшихся на Афоне в прежнем числе. Константинопольская Патриархия и петербургский Святейший Синод осудили имяславие. Член Синода и Государственного Совета архиепископ Никон (Рождественский, † 1919) возглавил военно-морскую экспедицию на Афон, когда русские моряки арестовали и вывезли в Россию много сотен русских монахов, чем было положено начало упадку русского Афона. Но в России многие выступили в защиту имяславия и имяславцев. Прежде всего, не было единства и в самом Синоде. Его постоянные члены митрополит Московский святитель Макарий и митрополит Киевский Флавиан († 1915) благоволили к имяславцам. Их поддержала царская семья. В поддержку имяславия выступили близкие друзья Новоселова священник П. Флоренский и С. Н. Булгаков, а также философ В. Ф. Эрн. После революции к имяславию примкнули философ А. Ф. Лосев, митрополит Вениамин (Федченков, † 1961). Проблему имяславия планировал рассмотреть Поместный Собор 1917–1918 годов, но из-за гонений был вынужден прекратить свою работу, не завершив намеченного. В Рождественском послании начала 1921 года святой Патриарх Тихон напоминал, что Синодальное определение 1914 года передало дело имяславцев на рассмотрение Поместного Собора, «от которого и зависит разрешение

всего дела по существу»7. Поскольку уже бывший Собор этого не успел, Патриарх указывает на это как на задачу будущего Собора. Новоселов всей душой был на стороне имяславия. Предоставляя богословскую разработку темы своим друзьям, и прежде всего отцу Павлу Флоренскому, он активно участвовал в деле как издатель. В 1913 году как одно из «изданий "Религиозно-философской библиотеки"» вышла «Апология веры во Имя Божие и во Имя Иисус» И<еросхимонаха> Антония (Булатовича) — главного афонского защитника имяславия. Священник П. Флоренский, который был в ужасе от богословского сумбура отца Антония, в сложных условиях (спешка и трудности общения с автором) сделал что мог для редактирования книги и написал к ней анонимное предисловие, в которое включил отзыв на книгу схимонаха Илариона и «Апологию» иеросхимонаха Антония профессора Нового Завета в МДА М. Д. Муретова, не указывая автора. Сей последний особенно суров в осуждении «имяборцев»: «Истое христианство и Церковь всегда стояли на почве идеализма в решении всех возникающих вопросов — вероучения и жизни. Напротив, псевдо- и антихристианство и инославие всегда держались номинализма и рационализма. Грани истории номинализма: софисты и т. д. до Ницше. Это в философии, — а в Церкви: распявшие Христа архиереи, евионеи, Арий и т. д. до Варлаама и графа Толстого. Грани истории реализма: Сократ с Платоном... до Гегеля с его правою школою и Достоевского — в философии и художественной литературе, — а в Церкви: Евангелие, ап. Павел и т. д. до Паламы и о. Ивана [Кронштадтского]. Идеализм и реализм лежат в основе учения о единосущии и троеличности Божества, о богочеловечестве Спасителя, о Церкви, таинствах, особенно Евхаристии, иконопочитании и т. д...» В этой простой генеалогии противники имяславия оказываются на одной линии с софистами, Арием, Л. Толстым и Ницше, в то время как имяславцы исповедуют веру евангельскую, апостольскую, Вселенских Соборов и святителя Григория Паламы.

Далеко не все видели важность вставшей перед церковным сознанием проблемы имени Божия. Новоселов же стал участником



еще одного — несомненно общезначимого — Философ Сергий Булгаков (слева). богословского спора, касающегося Святой семинарист Евхаристии. Священник П. Флоренский издал Павел Флоренский статью «Около Хомякова» (Сергиев Посад, Новоселов (справа). 1916) — серьезный критический разбор богословия Хомякова. Новоселову это было го-1907-1913 гг. рестно: А. С. Хомяков занимал центральное место среди тех, кого он мог считать своими учителями. Но то же можно сказать и об отце Павле Флоренском. Вл. Соловьев, которого Но-

воселов весьма чтил, тоже вырос из хомяков-

ского славянофильства, но в своем внутреннем

развитии преодолел его. Новоселов знал, что

близкий ему профессор С. Н. Булгаков также

отходит от Хомякова. В 1909 году Булгаков

писал Новоселову: «...честная немецкая исто-

рическая наука в своих чисто научных трудах

и изысканиях внутренне ближе к Правосла-

вию, нежели конфессиональное и интелли-

гентское самомнение Хомякова: как я ни ценю

этого мыслителя, но ведь это не святоотеческое

опытное свидетельство, а умовое»9. Соловьев

отошел от Хомякова ради православно-като-

лического универсализма. Булгаков морально

предпочитает работу протестантов с конкрет-

ным историко-филологическим материалом

(речь идет о библеистике) хомяковским ши-

роковещательным и необоснованным обобще-

ниям. В чем критикует Хомякова отец Павел

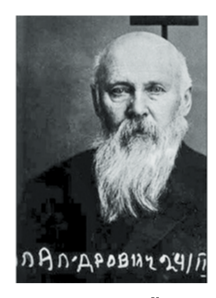
Флоренский? Назовем только два пункта, ко-

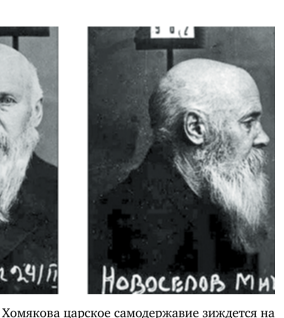
торые вызвали самую сильную реакцию. Отец

Павел в наиболее трагический момент русской

истории берет под защиту самодержавие. Для

(в центре) и Михаил Предположительно





М. А. Новоселов. Тюремное фото 1929 г.

своего рода «общественном договоре», о котором говорили некоторые политические философы XVIII века. Для отца Павла Флоренского русский народ призвал на царство Михаила Феодоровича не в силу «договора», но потому, что узрел в нем избранника Божия. Н. А. Бердяев написал злобную, пересыпанную ругательствами рецензию на статью отца Павла: «Отец П. Флоренский, вероятно, не сознает, как страшно ответственны эти мысли в тот исторический час, который переживает Россия»<sup>10</sup>. Увы, именно он и сознавал, в отличие от бердяевых и милюковых. Но не здесь расхождение Флоренского с Новоселовым. В споре отца Павла с Хомяковым о самодержавии Новоселов, скорее всего, поддержал бы Хомякова, но на отца Павла нисколько бы не обиделся. Гораздо важнее другой пункт — учение о Евхаристии. В частности, отец Павел останавливается на трактовке у Хомякова пресуществления. В 1840-х Хомяков писал, что Церковь «не отвергает и слова "пресуществление", но не приписывает ему того вещественного смысла, который приписан ему учителями падших церквей». В 1855 году он пишет: «...тот, кто видит в Евхаристии одно лишь воспоминание, равно как и тот, кто настаивает на слове "пресуществление" или заменяет его словом "сосуществление" [лютеранство]; другими словами, и тот, кто, так сказать, выпаривает таинство, и тот, кто обращает его в чудо чисто вещественное, — одинаково бесчестят Святую Вечерю, приступая к ней с вопросами атомистической химии». Отец Павел Флоренский, указывая на несовместимость «не отвергать» и «не настаивать», говорит, что перед лицом различных протестантских лжеучений о Евхаристии как раз необходимо настаивать на пресуществлении. Отец Павел здесь опирается на «Исповедание» Патриарха Иерусалимского Досифея, принятое Иерусалимским Собором 1672 года с участием русских представителей, затем Константинопольским Собором восточных Патриархов 1723 года: «...словом "пресуществление" не объясняется образ, которым хлеб и вино претворяются в Тело и Кровь Господню, ибо сего нельзя постичь никому, кроме Самого Бога, и усилия желающих постичь сие могут быть следствием только безумия и нечестия; но показывается только то, что хлеб и вино по освяшении прелагаются в Тело и Кровь Господню не образно, не символически, не преизбытком благодати, не сообщением или наитием единой Божественности Единородного; и не случайная какая-либо принадлежность (акциденция) хлеба и вина прелагается в случайную принадлежность (акциденцию) Тела и Крови Христовой каким-либо изменением или смешением, но, как выше сказано, истинно, действительно и существенно хлеб бывает [= становится] самым истинным Телом Господним, а вино самою Кровью Господнею»<sup>11</sup>. Хомяков говорит о пресуществлении: «...в Литургии нет этого слова». Флоренский возражает на это тем, что святоотеческое богословие построено на терминах, заимствованных из языческой философии, и сам Символ веры невозможен без слова «единосущный», о котором противники Символа говорили, что в Священном Писании этого слова нет. Церковное богословие заимствовало даже такие термины, которые в употреблении у еретиков имели неправославный смысл.

Эта критика наносила болезненный удар по авторитету Хомякова как «учителя Церкви» (слова Ю. Ф. Самарина). Самым печальным было то, что, как казалось, отец Павел Флоренский уступает католичеству, хотя о пресуществлении учит и «Пространный христианский катехизис Православныя кафолическия восточныя Церкви», одобренный Святейшим Синодом и составленный святителем Филаретом Московским.

Как вспоминал С. И. Фудель, после выхода книги о Хомякове «М. А. Новоселов сейчас же поехал к [отцу Павлу Флоренскому] в [Серги-

ев] Посад и потом рассказывал моему отцу, что он чуть ли не всю ночь с ним спорил и доказывал ему его "римско-магический" уклон. И вот, говорил Михаил Александрович, в конце концов отец Павел поник головой и согласился и при этом сказал: "Я больше не буду заниматься богословием"»<sup>12</sup>. Этот рассказ нельзя считать вполне достоверным. Это не прямое свидетельство: Новоселов рассказал протоиерею И. Фуделю, а тот — своему 16-летнему сыну Сергею. «Римско-магический» выглядит как интерпретация самого С. И. Фуделя. Крайне интересно, в чем именно «согласился» отец Павел с Новоселовым. Интересен и модус обязательства отказа от богословия, если только это обязательство действительно имело место. В таком случае оно могло звучать иронически: и Новоселов, и весь его круг нуждались в богослове Флоренском, хотя бы для обоснования имяславия. Вспоминается в этой связи и пассаж из письма Новоселова Ф. Д. Самарину о Флоренском в момент его переутомленности подготовкой диссертации (1912): «...он настроен пессимистически и скептически к научным занятиям и становится так близок ко мне по обскурантности, что я пугаюсь. Ибо для меня исповедание "научного" обскурантизма и нетрудно, и безвредно, и, полагаю, довольно безгрешно. Ну а относительно о. Павла дело обстоит совершенно иначе, и когда он серьезно и несколько печально начинает уверять, что я прав и что он все больше соглашается со мной, мне становится жутко, и я готов возражать ему»<sup>13</sup>. Впрочем, мы имеем и другое свидетельство того же С. И. Фуделя о споре Новоселова с Флоренским о книжке «Около Хомякова»: «Михаил Александрович, которого о. Павел очень ценил, был крайне огорчен, так же как и мой отец и другие друзья Флоренского, этим его откуда-то появившимся "римским уклоном". В его статье даже о непогрешимости папской было сказано, что она "не нелепа", то есть, значит, "лепа"... под конец о. Павел согласился, что так писать было нельзя, что он ошибся...»<sup>14</sup> Здесь нет упоминания «магизма» и из обсуждавшихся тем затронут только догмат о папе. Фудель сознательно игнорирует стилистическую разницу между «лепо» и «не нелепо», игнорирует и мысль отца Павла, который вовсе

не защищает папскую безошибочность, но всего лишь указывает на ее логичность в обшей системе католической догматики и каноники. «Так писать было нельзя» двусмысленно: так говорят о заблуждении, но так говорят и об ошибочном тактическом шаге (не подумали о малых сих, ввели в соблазн и т. п.). А вот свидетельство самого С. И. Фуделя как очевидца и собеседника: «Помню, я с отцом был у М. А. Новоселова, в его квартире на углу Обыденского переулка. <...> У него была там зала с большими портретами Хомякова, Достоевского и В. Соловьева, с длинным столом для занятий его религиозно-философского кружка, его кабинет с образом св. Иоанна Лествичника и третья маленькая комната столовая, где мы и сидели за чаем... И вот он, человек очень сердечный и при этом любящий о. Павла, работающий с ним вместе по защите имяславия от нападения Синода, вдруг начал высказывать сомнение в церковной ценности его работ. Мне было 17 лет, я молчал, но вдруг волнение буквально толкнуло меня в разговор: "Как вы можете так говорить! О. Павел открыл нам Церковь". Я помню ободряющие глаза моего отца и — сначала удивление, затем смущенную улыбку и наконец явное одобрение и на лице Новоселова, точно он только и ждал этого моего молодого протеста»<sup>15</sup>. «Сомнение в церковной ценности» — конечно, результат книги о Хомякове. Но это сомнение соединяется с сознанием высокой полезности трудов отца Павла (в конце концов, и Вл. Соловьев признавался весьма полезным, невзирая на его католические увлечения) и не мешает многого ждать от трудов, которые отец Павел может написать в будущем.

Революция 1917 года стала рубежом нормальной жизни всей России. При большевиках Церковь потеряла свободу, потеряла все права, все школы, всякую возможность издательской деятельности. Жертвы террора были неисчислимы. Многие, чтобы сохранить свободу и жизнь, уходили в подполье. О многих невозможно собрать достоверных сведений. В таких условиях легко создавались легенды о выдающихся людях, и это творение легенд продолжалось долго. Уже на нашей памяти, в 1990-е годы, недобросовестные люди пустили слухи, что М. А. Новоселов в начале



1920-х годов принял монашество с именем Марк и был хиротонисан во епископа и затем возглавлял некий «кочующий собор». Этот «собор» понадобился мифотворцам для ретроспективного осуждения «сергианства». Никаких документальных подтверждений этих сказаний обнаружено не было.

Двадцать второго марта 1918 года секретарь Поместного Собора В. П. Шеин (преподобномученик Сергий, † 1922) пригласил Новоселова в соборный отдел по духовным учебным заведениям для участия в разработке проекта пастырских училищ.

Тридцатого января 1918 года Новоселов был избран в исполнительное бюро Временного совета объединенных приходов г. Москвы. Председателем совета стал А. Д. Самарин (05.07–26.09.1915 — обер-прокурор Святейшего Синода). Совет сразу же напечатал воззвание о том, как сопротивляться представителям власти при попытках захвата церковного имущества. Предлагалось созывать прихожан звоном в набат, а для того, чтобы собрать внушительную толпу протестующих, звонить также в соседних приходах. Безусловно, недопустимо «прибегать к силе оружия». Конечно, Совет приходов был тут же разогнан.

Новоселов предоставил свою квартиру для занятий Богословских курсов, по благословению Патриарха Тихона начавших свою работу весной 1918 года. В преподавании участвовал и сам Новоселов. После этих двухмесячных курсов предполагалось открыть курсы в январе 1919 года.

При появлении обновленческого раскола Новоселов вступил в энергичную борьбу с новым врагом Церкви, участвуя в составлении листовок, адресованных верующему народу (печатание их становилось все более трудным). В ночь на 12 июля 1922 года в квартире его был устроен обыск. Сам Новоселов был в это время в Оптиной пустыни. Ничего компрометирующего чекисты не нашли, дело через некоторое время закрыли, но Новоселов решил перейти на нелегальное положение, скрываясь у друзей. Осмысляя современные церковные проблемы, углубляясь в истины веры, всей душой желая помочь братьям на путях духовной жизни в труднейших условиях кровавых гонений, Новоселов создает в 1922-1927 годах самое значительное свое творение — «Письма к друзьям». В марте 1929 года мученик Михаил арестован как один из идеологов и организаторов движения «непоминающих» и осужден на три года заключения, которые как лицо особо опасное отбывал в Ярославском политическом изоляторе. Тринадцатого сентября 1931 года Михаил Александрович осужден на 8 лет по делу «церковно-монархической организации»: в головах чекистов «организации» появлялись одна за другой для расправы с возможно большим числом людей. Седьмого февраля 1937 года мученик Михаил осужден за контрреволюционную активность на три года. Двадцать девятого июня 1937 года его привезли в вологодскую тюрьму. Семнадцатого января 1938 года мученик Михаил приговорен к расстрелу.

Благоговейно склоняясь перед подвигом новомучеников, наше поколение русских христиан назидается свидетельствами о их жизни и их собственными творениями. Думается, что нам не хватает полного собрания сочинений и писем святого мученика Михаила. Это мог бы быть один большой том. Читая его «Письма к друзьям», мы как бы вступаем с ним в беседу. Это удивительно мягкий и кроткий собесед-

ник. Он не обидится, если мы в чем-то с ним не согласимся. Иногда мы подумаем, что он недооценивает иерархию. Стихийное «народничество» ранних славянофилов превознесло формулу восточных Патриархов в Послании 1848 года: «У нас ни Патриархи, ни Соборы никогда не могли ввести что-нибудь новое, потому что хранитель благочестия у нас есть самое тело Церкви, т. е. самый народ». Эти слова двусмысленны. Можно понимать народ и тело Церкви как совокупность мирян, монахов и клира. А можно видеть в народе (греч. лаос) одних только лаиков, мирян, которые на самом деле — только часть «тела Церкви». Это второе понимание ведет к принижению клира, иерархии. М. А. Новоселов доказывал, что зилоты, ревнители канонической акривии, имеют право противостоять православным Патриархам, как преподобный Феодор Студит противостал святителю Тарасию и затем святителю Никифору. И преподобный Феодор, и автор его пространного жития, на которых ссылается Новоселов, пристрастны как представители одной из спорящих сторон. Но о событиях царствований святой Ирины, восстановительницы иконопочитания, и ее сына Константина VI мы имеем и другого свидетеля — преподобного Феофана Исповедника. Преподобный Феодор говорит о матери и сыне как о невинной жертве и разнузданном тиране. Преподобный Феофан говорит, что злая сила настраивала их друг против друга. Первый обличает незаконный второй брак императора. Второй сообщает, что первый его брак был заключен по принуждению матери, которая потом сама же пыталась разрушить этот брак. Первый упоминает об ослеплении Константина VI заговорщиками, второй уточняет, что это произошло по воле матери. Излагая эти известные события, Новоселов оставляет последнее слово за преподобным Феодором. На самом же деле последнее слово было сказано Церковью уже после Торжества Православия. В Синодике Православия читаем: «Всё, против святых Патриархов Германа, Тарасия, Никифора и Мефодия, Игнатия, Фотия, Никифора, Антония и Николая написанное или сказанное — анафема трижды». Это и есть официальная церковная оценка дерзновенных и смелых выступлений зилотов против названных Патриархов, осуждающая не личности преподобного Феодора и других, но лишь определенный срез их творений и деяний.

Хотелось бы завершить мыслью святого мученика Михаила, которая так хорошо выражает его жизнь и сокровище его души. В жизни Церкви чередуются периоды гонений, мученичества и периоды подвижничества. Как только прошли три века гонений, начался расцвет монашества. Причем это не «процветание монастырей», но нечто большее: все общество живет идеалами подвига, и миряне осуществляют в своей жизни эти идеалы в меру возможности. Как сказал один русский писатель, мир превращается в монастырь, но менее строгого устава. Но когда дух подвига ослабевает, уходит из жизни большинства, тогда спасительный Промысл Божий посылает новую волну гонений. Вся жизнь святого мученика Михаила была подвигом. Даже когда буря юности унесла его далеко от Церкви, он шел узким подвижническим путем. Когда он вновь обрел бесценное сокровище, он не мог не благовествовать. И когда начались гонения, он продолжал возвещать Христа даже в узах. Протоиерей С. Булгаков получил письмо от турка, обращенного в веру Христову в тюрьме проповедью святого Михаила: «Хочу вас уверить, что как вы его видели или оставили последний раз, он так и остался глубоко верующим. В тюрьме многие звали его богословом, но он не хотел, чтобы его так звали. Он и не был священником. Авва говорил, что он православный христианин!»

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Письмо К. П. Победоносцеву от 23.IX.1904 // ПСТБИ Богословский сборник. Вып. 2. М., 1999. С. 69–70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Новоселов М. А. Письма к друзьям. М., 1994. С. XXI.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> *Бердяев Н. А.* Самопознание (опыт философской автобиографии). Париж, 1949. С. 200–201.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> *Полищук Е. С.* [Предисловие] // *Новоселов М. А.* Письма к друзьям. М., 1994. С. XXVI.

Православная энциклопедия. Т. 18. М., 2008. С. 654–658.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> *Евлогий (Георгиевский), митр.* Путь моей жизни. Париж, 1947. С. 198–199.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Цит. по: *Иларион (Алфеев), еп.* Священная тайна Церкви. Т. 2. СПб., 2002. С. 111.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> *Флоренский П. А.* Сочинения. Т. 3 (1). М., 1999. С. 292.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Письма Михаила Новоселова Ф. Д. Самарину // Богословские труды. Вып. 45. М., 2013. С. 456.

Бердяев Н. А. Собрание сочинений. Т. 3: Типы религиозной мысли в России. Париж, 1989. С. 575.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> *Флоренский Павел, свящ.* Сочинения. Т. 2. М., 1996. С. 300–302.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Фудель С. И. Собрание сочинений: в 3 т. Т. 3. М., 2005. С. 337.

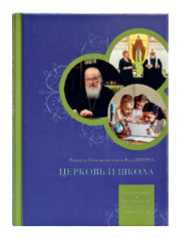
<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Богословские труды. Вып. 45. ИМП. С. 465.

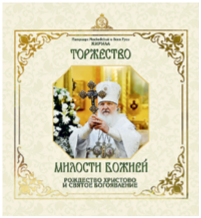
<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> *Фудель С. И.* Собрание сочинений. Т. 3. С. 244.

<sup>15</sup> Там же. С. 290–291.



## КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ









### Патриарх Московский и всея Руси Кирилл Церковь и школа: Образование + Воспитание =

Личность

Святейших Патриарх Кирилл поднимает в книге важные вопросы, касающиеся современного образования в России, и делает акцент на том, что познавательная ценность обучения должна органично сочетаться с воспитательной функцией. Перед Церковью и светской педагогикой стоит одна задача: воспитать не только знающего и работоспособного человека, но и полноценную

#### Патриарх Московский и всея Руси Кирилл

личность.

#### Торжество милости Божией: Рождество Христово и Святое Богоявление

В книге непреходящие темы, такие как благодать, вера, надежда, любовь, счастье и др., рассматриваются в контексте двунадесятых праздников Рождества Христова и Святого Богоявления. Через весь текст красной нитью проходит призыв к преодолению верой Христовой тех тяжелых трудностей и испытаний, которые выпали сегодня на долю нашего Отечества и нашей Церкви.

#### Богослужебные указания на 2025 год

Богослужебные указания — ежегодное руководство по совершению богослужений, составленное в соответствии с требованиями Богослужебного устава и учитывающее многообразие литургической практики. Книга предоставляет настоятелям храмов и монастырей выбор вариантов служб разным святым.

В Богослужебных указаниях на 2025 год особое внимание уделяется службам в честь новомучеников и исповедников Церкви Русской, учтены новые празднования, внесенные в последнее время в Месяцеслов по благословению Священноначалия, а также приводятся ссылки на новоутвержденные богослужебные тексты. В приложении представлены последования различных молебных пений и тексты молитв на определенные дни года. В помощь священнослужителям предлагается таблица цветов богослужебных облачений, указатель вариантов совершения служб.

# Православный церковный календарь «День смыслом наполняя» на 2025 год

Православный календарь с душеполезными чтениями — это ежегодное тематическое приложение официального Патриаршего календаря Русской Православной Церкви.

Календарь содержит душеполезные чтения на каждый день церковного года. В них основы жизни по Евангелию раскрываются через воспоминания великих людей родной земли и приобщение к духовному опыту святых. В календаре подробно повествуется о многих святых и церковно-исторических событиях, юбилеи которых будут отмечаться в 2025 году. Календарь включает месяцеслов с богослужебными заметками, который также содержит указания на ежедневные чтения из Священного Писания, возглашаемые в храмах за богослужением. В справочный раздел календаря включен список церковных праздников и памятных дат, указание о постах и трапезе, перечень дней особого поминовения усопших и др.

В оформлении обложки календаря на 2025 год использована картина С. Н. Ивлевой «Святитель Тихон, Патриарх Московский и всея Руси».

## Месяцеслов для проскомидии на 2025 год

Месяцеслов Русской Православной Церкви, адаптированный для использования на проскомидии,



## КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

также удобен для поминовения святых при произнесении отпустов.

В книге не указываются апостольские и евангельские чтения, празднования в честь икон Божией Матери и другие события, не относящиеся к поминовению святых. Оставлены только названия праздников, недель, седмиц, дней для удобной ориентации в календарной сетке.

Фамилии новомучеников и исповедников Церкви Русской, указания на век или год кончины святого, а также сведения о переходящих празднованиях даны приглушенным цветом и уменьшенным кеглем, чтобы глаз в первую очередь выхватывал из текста именования святых.

Над сложными и непривычными именами проставлены ударения.

# Патриарший православный ежедневник формата А4 на 2025 год

В ежедневнике содержатся высказывания Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла по актуальным вопросам: о борьбе со страстями и о приобретении добродетелей, о семейной жиз-

ни и воспитании детей, о смысле праздников и постов, о государственной и общественной жизни.

Календарная основа ежедневника учитывает необходимые переносы празднований в конкретном богослужебном году, как и официальный календарь Русской Православной Церкви. В издании на каждый день года помещен указатель чтений из Священного Писания. В календарной сетке ежедневника указаны постные дни и дни сплошных седмиц.

В издании приводится также список церковных праздников, юбилейных и памятных дат, список чудотворных икон Пресвятой Богородицы, упомянутых в месяцеслове, указания о постах и трапезе в 2025 году.

Ежедневник снабжен приложением, включающим телефонную книгу и записную книжку памятных дат.

# Верный месяцеслов всех русских святых, чтимых молебнами и торжественными Литургиями общецерковно и местно, составленный по донесениям Святейшему Синоду

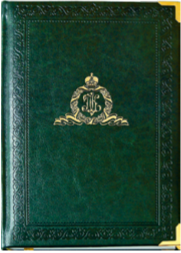
#### преосвященных всех епархий в 1901–1902 годах

Репринтное издание вышедшей в свет в 1903 году тиражом 50 тысяч экземпляров и ставшей библиографической редкостью книги архиепископа Сергия (Спасского, † 1904). Настоящее издание преследует научную цель — дать агиологам и исследователям творчества архиепископа Сергия «Верный месяцеслов...» таким, каким он вышел из-под пера Высокопреосвященного автора, сказавшего: «Это дело — венец моих трудов по агиологии».

## Праведный Иоанн Кронштадтский В назидание пастырям и готовящимся к пастырству

Сборник извлечений из дневниковых тетрадей праведного Иоанна Кронштадтского за 1856—1897 годы адресован священнослужителям и тем, кто готовится стать пастырем. В издание включены слова о высоте священнического сана, о молитве, а также советы, относящиеся к богослужебной практике, к внешней и бытовой жизни священника. Выдержки из дневников собраны по темам и располагаются в алфавитном порядке.



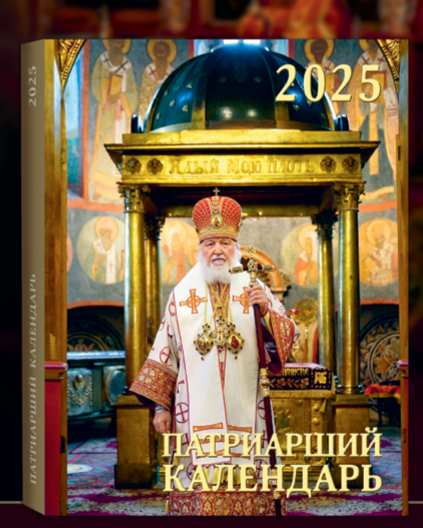






# ПАТРИАРШИЙ КАЛЕНДАРЬ

## ОФИЦИАЛЬНОЕ КАЛЕНДАРНО-БОГОСЛУЖЕБНОЕ, А ТАКЖЕ СПРАВОЧНОЕ ИЗДАНИЕ РУССКОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ



Издательство Московской Патриархии выпустило в свет Патриарший календарь на 2025 официальное календарно-богослужебное. справочное издание Русской Православной Церкви. Патриарший календарь продолжает традицию полного официального календаря-справочника предстоящему богослужебному году и устройству Русской Православной Церкви. Уникальное издание включает традиционный полный месяцеслов с развернутыми богослужебными заметками, тропарями кондаками, а также фрагменты Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла на каждый день церковного года. В календаре приводятся тропари и кондаки тех праздников или святых, совершение служб которым предусматривается Богослужебными указаниями. Издательством Московской Патриархии. В богослужебных заметках раскрываются особенности предстоящего года.

В Патриаршем календаре на 2025 год отражен ряд церковных памятных дат и юбилеев. Среди них – 100-летие преставления святителя Тихона, патриарха Московского и всея Руси, 25-летие со времени соборного прославления новомучеников и исповедников Церкви Русской, а также 400-летие положения честной ризы Господа нашего Иисуса Христа в Москве, 75-летие преставления святителя Серафима (Соболева), архиепископа Богучарского, 10-летие прославления преподобного Паисия Святогорца.

