Семимильными шагами человечество приближается к апокалипсису. А мы знаем, что он наступит, когда зло превзойдет добро в глобальном когда будет разрушена семейная, общественная, масштабе, государственная жизнь. Поэтому наша брань, как говорит апостол, не против плоти и крови, но против мироправителей тьмы века сего, духов злобы поднебесных (см. Еф. 6, 12). Я бы очень хотел, чтобы каждый архиерей, каждый священник понимал: мы стоим на страже жизни всего человеческого рода! Если мы отстаиваем христианские ценности, христианскую мораль, если мы не допускаем развиваться безбожию в нашей стране, такой огромной и влиятельной, то мы оказываем влияние на весь мир, в том числе на христианский мир, который переживает сегодня кризисные времена... У меня нет никакого триумфализма по поводу нашей роли и нашего значения. У нас еще много проблем, с которыми мы работаем каждый день, но в свете сказанного сейчас о глобальном измерении нашего служения я бы хотел, чтобы все поняли — архипастыри, настоятели, игумены и игумении, священники, монашествующие, - что требования, которые сегодня Патриарх предъявляет ко всем, не от ветра главы своея, но от осознания особой необходимости мобилизовать все наши силы. Мы не можем работать по-старому: отслужил, помолился, совершил требы — и домой. Мы должны постоянно думать о нашей пастве, об уровне ее религиозности. Очень важно влиять на семьи наших прихожан — не только на женщин, которые, как правило, несут в своем сердце благочестие и веру, но и на других членов семей. Каждый архиерей, каждый священник должен понять, что сфера его пастырской работы — не только приход, не только проповедь после службы. Каждый священник призван осознать, не побоюсь этих слов, свою цивилизационную роль. От наших трудов зависит, что победит добро или зло, и это ясно должен понимать каждый служитель Церкви.

#### Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси

Из слова Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла за праздничной трапезой после Божественной литургии в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы 1 августа 2024 года, в день памяти преподобного Серафима Саровского

#### ЖУРНАЛ МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ

## СОДЕРЖАНИЕ

#### сентябрь 09 [994] 2024

#### Официальная хроника

- 4 Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла
- 9 Патриарший визит в Санкт-Петербургскую митрополию
- 12 Патриарший визит в Соловецкий монастырь
- Определение Священного Синода Заявление Священного Синода Русской Православной Церкви в связи с принятием Верховной Радой Украины законопроекта, направленного на ликвидацию Украинской Православной Церкви
- 20 Наречение и хиротония архимандрита Мефодия (Зинковского), епископа Егорьевского, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси
- 24 Наречение и хиротония архимандрита Саввы (Лесных) во епископа Армавирского и Лабинского

#### Церковь и общество

- 28 Мы боремся за то, чтобы жить в евангельской системе координат Митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений о теме Рождественских чтений 2025 года
- 48 Алексей Реутский
  Стяг со Спасом
  О присвоении имен святых подразделениям
  Российской армии

#### Дата

38 А. И. Осипов Даруй мне всю жизнь служить Тебе!.. Игумен Никон (Воробьев) и его духовное наследие

#### Духовное образование

- 56 Священник Алексий Лихачёв Церковно-приходская школа в Российской империи
- 66 Алексей Реутский Молитва и труд Духовное попечение в современной православной школе

#### Православие в мире

74 *Архиепископ Корейский Феофан* Российская духовная миссия в Корее: прошлое, настоящее, будущее

#### Выставочный гид

86 Елена Алексеева Пятьсот лет в центре истории страны и Церкви

#### **Чтение**

90 Книги издательства Московской Патриархии

#### Вечная память

94 Протоиерей Николай Котельников

#### РЕДАКЦИОННЫЙ СОВЕТ

Павел. митрополит Крутицкий и Коломенский. Патриарший наместник Московской митрополии (председатель совета)

Тихон, митрополит Симферопольский и Крымский,

председатель Патриаршего совета по культуре

Евгений, митрополит Екатеринбургский и Верхотурский,

председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации

#### Николай, епископ Балашихинский

#### и Орехово-Зуевский,

главный редактор Издательства Московской Патриархии, главный редактор «Журнала Московской Патриархии»

#### Протоиерей Олег Корытко,

руководитель Референтуры Московской Патриархии

#### Владимир Легойда.

председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ

Протоиерей Петр Иванов, ответственный редактор

«Журнала Московской Патриархии»

#### Ежеквартальное приложение «ХРАМОЗДАТЕЛЬ»

Никандр, митрополит Наро-Фоминский, викарий Святейшего

Патриарха Московского и всея Руси

Иерей Владислав Мишин, исполняющий обязанности председателя Экспертного совета по церковному искусству, архитектуре и реставрации

Протоиерей Владимир Клюев, ответственный секретарь приложения «Храмоздатель»

#### **РЕДАКЦИЯ**

Главный редактор епископ Балашихинский и Орехово-Зуевский Николай (С.В. Погребняк)

Ответственный редактор протоиерей Петр Иванов

Исполнительный редактор Елена Старикова

Ведущий редактор Ирина Щеглова

Редакторы Елена Алексеева, Алексей Реутский,

диакон Александр Черепенин

Фоторелактор Татьяна Позлеева

Корректоры Ольга Грецова, Любовь Федецкая

Верстка Яны Крутий

Препресс и цветокоррекция Александры Палавиной

**Распространение**: тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 22-28; эл. почта: info03@rop.ru

Интернет: www.jmp.ru; www.e-vestnik.ru; www.vk.com/evestnik;

www.ok.ru/zhurnalmos; www.elitsy.ru/communities/109421; t.me/JofMP

В номере использованы материалы пресс-службы

Патриарха Московского и всея Руси

Фото: иерей Игорь Палкин, Сергей Власов, Олег Варов, МИА «Россия сегодня», епархиальные пресс-службы, Flickr.com

На 1-й странице обложки: Патриарший визит на Соловки. Всенощное бдение в Троицком соборе Соловецкого монастыря. 20 августа 2024 г. Фото Константина Пижурина, Олега Варова

Адрес редакции: 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 20, корп. 3; тел./факс: +7 (499) 246-01-65, эл. адрес: info03@rop.ru

Отпечатано: ООО «ИПК Парето-принт», 170016, Тверская область, Калининский район, Бурашевское сельское поселение, Торговопромышленная зона Боровлево-1, 3А

Подписной индекс в каталоге Почта России: ПП950

Подписка в редакции: тел. +7 (499) 246-48-79

Цена свободная. ISSN 0132-862X

Журнал Московской Патриархии издается с 1931 г.

Свидетельство о регистрации ПИ № ФС77-53622 от 10.04.2013

Учредитель и издатель: Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви», 119435, г. Москва, ул. Погодинская, д. 18/1, стр. 1

#### ВСЁ ИЗ НЕГО. ИМ И К НЕМУ

Так размышляет благочестивый и богомысленный разум, обращаясь взором ко всей протяженности церковной действительности, от времен для нашего народа древних и до сего дня. В благочестивом стремлении сердца основал в новой столице великий император обитель в честь святого покровителя Руси великого князя Александра Невского, и праздновалось трехсотлетие перенесения честных мощей его в день памяти Крестителя нашего. Предстоятель Церкви молитвенно почтил праздник в Санкт-Петербурге и приветствовал в тот день тезоименитого Президента современной, свободной, верующей России, возложив на него высокую церковную награду. Стояние в вере, неотъемлемая черта народной жизни в минувшие века, по прошествии времени, исполненного испытаниями и подвигами, горем и страданиями, все явственнее свидетельствует о своем возвращении, научая твердо держаться Источника Спасения. Именно поэтому защитники Родины собираются под стягами с Нерукотворным Образом. В такую эпоху особенно важны примеры неизменности и верности человека в поисках Бога. Яркий свидетель такого подвижничества недавно посещенная Святейшим Патриархом Соловецкая обитель, где служение в тяжелейших условиях Севера из древности совершали русские иноки, а совсем недавно новомученики ценою жизни сохраняли верность Христу.

Что объединяет святых разных столетий? Стремление к познанию Бога и смиренная, покаянная радость общения с Ним. Этому учил своих чад в советские уже времена подвижник благочестия игумен Никон (Воробьев). Однако прежде должно научить людей основам православия.

Начало учебного года — уместное время для обсуждения того, как зарождалось народное православное просвещение в возникших совсем не так уж и давно церковно-приходских школах, какие задачи ставит XXI век перед православными гимназиями, да и в целом поговорить о том, каковы достижения и будущие перспективы христианского просвещения и воспитания в России. Будем искренними: мы от всей души чаем, чтобы детское сердце в Отечестве нашем знало и любило Того, из Кого, Кем и к Кому всё, что есть здесь, на земле.

## Служения и встречи Святейшего Патриарха Кирилла



30 июля в Патриаршей резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре г. Москвы Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл встретился с Чрезвычайным и Полномочным Послом Республики Индия в Российской Федерации Винаем Кумаром.

1 августа, в праздник обретения мощей преподобного Серафима Саровского, чудотворца, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Мо-

скве. За Литургией была совершена хиротония архимандрита Вячеслава (Сорокина), клирика Московской духовной академии, во епископа Канского и Богучанского. Новорукоположенный иерарх стал правящим архиереем Канской епархии (Красноярская митрополия). На малом входе указом Святейшего Патриарха Кирилла на основании определения Священного Синода Русской Православной Церкви от 25 июля с. г. архиепископ Псковский и Порховский Матфей, в связи с назначением главой Псковской митрополии, был возведен в сан митрополита. За Литургией Святейший Владыка рукоположил диакона Александра Николаева, клирика храма пророка Божия Илии в Черкизове г. Москвы, в сан пресвитера. По окончании богослужения Святейший Патриарх Кирилл напутствовал епископа Канского и Богучанского Вячеслава на служение и вручил ему архиерейский жезл. По традиции новорукоположенный иерарх преподал верующим свое первое архипастырское благословение.

13 августа Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл принял участие в церемонии открытия выставки «Новодевичий монастырь. Вехи истории» в Государственном историческом музее в Москве. Выставка, приуроченная к 500-летию Новодевичьего ставропигиального женского монастыря, организована при поддержке Благотворительного фонда «Транссоюз» и АО «Объединенная металлургическая компания» (ОМК).

15 августа в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре, в домовом храме резиденции в честь Всех святых, в земле Русской просиявших, Предстоятель Русской Православной Церкви в связи с 30-летием программы вручил церковные награды сотрудникам редакции «Слово пастыря». В 2024 году исполнилось 30 лет со времени первого выпуска программы «Слово пастыря», выходящей на «Первом канале». Впервые она вышла в эфир 14 мая 1994 года и явилась настоящим прорывом в отношениях Церкви и СМИ. Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл (в те годы — митрополит Смоленский и Калининградский) стал первым архиереем Русской Православной Церкви, еженедельно обращавшимся к зрителям с экрана федерального телеканала. Патриарших наград были удостоены: во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе и в связи с 65-летием со дня рождения генеральный директор ООО «ТВ ПИТА» О. Б. Галацкий — медали ордена благоверного князя Даниила Московского; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе продюсер программы «Слово пастыря», сотрудник ООО «ТВ ПИ-ТА» С. С. Кокотунова — ордена великой княгини Елисаветы Феодоровны III степени; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе и в связи с 50-летием со дня рождения оператор-постановщик программы пастыря», сотрудник ООО «ТВ ПИ-ТА» П. Конухов — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценно-







стей в обществе редактор программы «Слово пастыря» в компании ООО «ТВ ПИТА» Н. К. Ярцева — ордена равноапостольной княгини Ольги III степени; во внимание к вкладу

в сохранение традиционных ценностей в обществе ассистент режиссера программы «Слово пастыря», сотрудник ООО «ТВ ПИТА» Е. Н. Соколова — ордена равноапостольной





княгини Ольги III степени; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе и в связи с 35-летием со дня рождения монтажер и второй оператор программы «Слово пастыря» А. М. Леднев — медали ордена благоверного князя Даниила Московского; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе исполнительный директор и главный бухгалтер программы «Слово пастыря» в компании ООО «ТВ ПИТА» М. В. Лисицына — медали ордена преподобной Евфросинии, великой княгини Московской; во внимание к вкладу в сохранение традиционных ценностей в обществе водитель и помощник оператора программы «Слово пастыря» С. А. Притыко медали ордена преподобного Сергия Радонежского.

**15 августа** в Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом монастыре в Москве состоялась встреча Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с министром Российской Федерации по развитию Дальнего Востока и Арктики А. О. Чекунковым.

**18 августа** вечером, в канун праздника Преображения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил всенощное бдение в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя г. Москвы.

По окончании всенощного бдения в Тронном зале Храма Христа Спасителя Святейший Патриарх Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Гавриила (Мельникова) во епископа Набережночелнинского и Елабужского, архимандрита Михаила (Малаханова) во епископа Югорского и Няганского и архимандрита Макария (Ющенко) во епископа Горноалтайского и Чемальского.

19 августа, в праздник Преображения Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в кафедральном соборном Храме Христа Спасителя в Москве. За богослужением была совершена хиротония архимандрита Феогноста (Ильницкого), клирика Одинцовской епархии, во епископа Бронницкого, викария Святейшего Патриарха Мо-

сковского и всея Руси. За Литургией Святейший Патриарх Кирилл рукоположил диакона Антония Обухова, клирика храма Покрова Пресвятой Богородицы на Люберецких полях г. Москвы, в сан пресвитера. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Бронницкого Феогноста на служение и вручил ему архиерейский жезл. Новорукоположенный епископ преподал верующим свое первое архипастырское благословение. По традиции праздника Преображения Господня Святейший Владыка совершил освящение плодов нового урожая. Святейший Патриарх Кирилл обратился к верующим с Первосвятительским словом. В дар храму Святейший Владыка передал покровцы для евхаристических сосудов. Во внимание к помощи Русской Православной Церкви и в связи с 65-летием со дня рождения генеральный директор АО «Волгатрансстрой» В. В. Сонин был удостоен ордена преподобного Серафима Саровского II степени.

**23 августа** в Патриаршей рабочей резиденции в Чистом переулке в Москве состоялась встреча Святейшего





Патриарха Московского и всея Руси Кирилла с Чрезвычайным и Полномочным послом Российской Федерации в Государстве Израиль А. Д. Викторовым.

24 августа Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл обратился к Предстоятелям Поместных Православных Церквей, ряду религиозных деятелей и представителей международных организаций с посланиями, в которых сообщил о принятии Верховной Радой Украины закона «О защите конституционного строя в сфере деятельности религиозных организаций», фактической целью которого является законодательный запрет Украинской Православной Церкви.

25 августа, в Неделю 9-ю по Пятидесятнице, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил чин великого освящения храма Архангела Михаила — Патриаршего подворья в деревне Акулинино городского округа Домодедово Московской области и Божественную литургию в новоосвященном храме. Храм в д. Акулинино восстановлен на новом месте (территория, на которой располагался прежний разрушенный храм, является ныне частным владением). Восстановленный храмовый комплекс состоит из нижнего храма в честь преподобного Сергия Радонежского и верхнего в честь Архангела Михаила. Сегодня были освящены два престола — верхний в честь Архангела Михаила и нижний в честь преподобного Сергия Радонежского. Богослужебные песнопения исполнил хор духовен-

ства Московской митрополии под управлением иерея Сергия Голева. По окончании Литургии настоятель новоосвященного храма иеромонах Серапион (Очеретный) приветствовал Святейшего Патриарха Кирилла и преподнес Его Святейшеству образ Архангела Михаила. Святейший Владыка обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом и передал в дар новоосвященному храму список Смоленской иконы Пресвятой Богородицы. За-





Согласно историческим документам, в деревне Окулинино Боровского уезда Растуновского стана 27 июля 1687 года было завершено строительство деревянного храма в честь Архангела Михаила. В клировой ведомости на 1798 год церковь числится уже каменной. Предположительно с 1923 года община прекратила свое существование. В 1935 году здание разобрали, а белокаменные блоки использовали при строительстве в селе Мещерском медицинского училища. В 2015 году жителями поселка было принято решение о возрождении храма в Акулинине (на новом месте). 9 сентября 2020 года на месте будущего храма Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом был совершен первый молебен и освящен памятный камень. В декабре того же года началось строительство храмового комплекса. 30 августа 2022 года Святейшим Патриархом совершено освящение колоколов для храма. Указом Патриарха Московского и всея Руси Кирилла было учреждено Патриаршее подворье при храме Архангела Михаила в д. Акулинино, иеромонах Серапион (Очеретный) назначен настоятелем подворья. В связи с окончанием работ 16 марта 2024 года митрополит Каширский Феогност совершил малое освящение нижнего храма прп. Сергея Радонежского.



тем состоялось вручение церковных наград. Во внимание к вкладу в развитие церковно-государственных отношений руководителю Федеральной службы по надзору в сфере защиты прав потребителей и благополучия человека А. Ю. Поповой Предстоятель Русской Церкви вручил орден святителя Луки, исповедника, архиепископа Крымского, I степени.

Во внимание к помощи в строительстве храма Архангела Михаила — Патриаршего подворья в д. Акулинино городского округа Домодедово Московской области наград Русской Православной Церкви удостоены: генеральный директор ГК «Ростех» С. В. Чемезов — ордена святого благоверного князя Даниила Московского I степени; совладелец и председатель совета директоров АО «Трансмаш-холдинг» А. Р. Бокарев — ордена преподобного Сергия Радонежского I степени; губернатор Московской области А. Ю. Воробьев — ордена благоверного князя Даниила Московского II степени; глава Республики Татарстан Р. Н. Минниханов — Патриаршего знака храмостроителя; заместитель генерального директора ГК «Ростех» И. Н. Завьялов — ордена благоверного князя Даниила Московского II степени; Л. И. Завьялова — Патриаршего знака храмостроителя; генеральный директор АО «Рособоронэкспорт» А. А. Михеев — ордена преподобного Сергия Радонежского III степени; первый заместитель председателя, член правления Внешэкономбанка Российской Федерации М. В. Кузовлев — медали ордена благоверного князя Даниила Московского; заместитель генерального директора ГК «Ростех» М. В. Выборных — медали ордена благоверного князя Даниила Московского.

Во внимание к трудам по строительству храма Архангела Михаила — Патриаршего подворья в д. Акулинино настоятель означенного храма иеромонах Серапион (Очеретный) был удостоен медали ордена преподобного Сергия Радонежского.

# Патриарший визит в Санкт-Петербургскую митрополию

28 июля, в Неделю 5-ю по Пятидесятнице, день памяти равноапостольного великого князя Владимира, день церковно-государственного праздника Крещения Руси, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в верхнем храме в честь благоверного князя Александра Невского Благовещенской церкви Свято-Троицкой Александро-Невской лавры в Санкт-Петербурге. В этот день также исполняется 300 лет принесения мощей святого благоверного князя Александра Невского в Александро-Невскую лавру и их установки на временное пребывание в Благовещенской церкви (в Троицкий собор лавры они были перенесены только в 1790 году). Святейший Патриарх Кирилл проследовал в храм, где поклонился находящимся временно в Благовещенской церкви мощам благоверного князя Александра Невского, положенным в историческую раку, которая была передана Русской Православной Церкви в сентябре 2023 года. Затем Святейший Владыка возглавил служение Божественной литургии. На сугубой ектении были вознесены особые прошения о ныне тезоименитом Президенте России Владимире Владимировиче Путине: «Благодаряще со страхом и трепетом, яко раби непотребнии, Твоему благоутробию, Спасе и Владыко наш Господи, о Твоих благодеяниих яже излиял еси изобильно на Президента страны нашея Российския, ныне тезоименитаго Владимира Владимировича, и припадаем, и славословие Тебе, яко Богу, приносим и умиленно вопием: избави от всех бед ныне чествуемаго Президента страны нашея Владимира Владимировича и всегда, яко милостив, исполни во благих желание всех нас, прилежно молимся Ти, услыши и помилуй. Еще молимся о еже подати ему с небесе, к правлению и правосудию, силу и премудрость, добре страною нашею правити, мир и благоустроение в ней насаждати, врагов же ея и супостат в страх и бегство обращати, рцем вси: Господи услыши и помилуй. Еще молимся о еже благосердием и милостию призрети на воинство и всех зашитников Отечества нашего. в годину испытания души своя за ближних своих полагающих, и явити им и нам всесильную помощь Твою, рцем вси: Господи, услыши и помилуй. Еще молимся о еже просветити светом Своего благоразумия люди ожесточенныя, верныя же Своя укрепити и в единении соблюсти, молим Тя, Всещедрый Господи, ущедри



и помилуй». Святейший Патриарх Кирилл также вознес молитву о Святой Руси и молитву о здравии Президента и России: «Господи Иисусе Христе, Боже наш, Боже всякаго милосердия и щедрот, Егоже милость безмерна и человеколюбия неизследимая пучина! Ко Твоему Величеству припадающе, со страхом и трепетом, яко раби недостойнии, благодарение Твоему благоутробию о Твоих благодеяниих на Президенте страны нашея, ныне тезоименитом Владимире Владимировиче, бывших, смиренно приносяще, яко Господа, Владыку и Благодетеля, славим, хвалим, поем и величаем, и припадающе, паки





благодарим, Твое безмерное и неизреченное милосердие смиренно моляще. Да якоже ныне моления рабов Твоих прияти и милостивно исполнити сподобил еси, и во предняя в Твоей и искренняго любви и во всех добродетелях преспевающих, Твоя благодеяния ныне чествуемаго Президента страны нашея Владимира Владимировича сподоби получити, страну нашу Российскую им ведомую, от всякаго злаго обстояния избавляя и мир и безмятежие тем даруя, Тебе со Безначальным Твоим Отцем, и Пресвятым, и Благим, и Единосущным Твоим Духом во Единем существе славимому Богу, всегда благодарение приносити и преблагая глаголати и воспети

сподобиши: слава Тебе, Богу, благодателю нашему, во веки веков». В завершение богослужения Святейший Владыка совершил славление равноапостольному князю Владимиру. Затем Предстоятеля Русской Церкви приветствовал митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий. Глава Санкт-Петербургской митрополии преподнес в дар Его Святейшеству памятный крест и две панагии. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Наместнику Лавры епископу Кронштадтскому Вениамину Святейший Владыка вручил памятные панагию и крест.





28 июля, в день памяти равноапостольного великого князя Владимира, день церковно-государственного праздника Крещения Руси, Президент Российской Федерации Владимир Владимирович Путин посетил Свято-Троицкую Александро-Невскую лавру в Санкт-Петербурге. Вместе со Святейшим Патриархом Московским и всея Руси Кириллом глава государства побывал в верхнем храме в честь благоверного князя Александра Невского Благовешенской церкви лавры. В этот день ранее Предстоятель Русской Православной Церкви совершил в этом храме Божественную литургию, за которой были вознесены особые прошения и молитвы о здравии Президента России, отмечающего 28 июля день тезоименитства. В верхнем храме Благовещенской церкви в настоящее время находятся мощи благоверного князя Александра Невского, помещенные в историческую раку, которая была передана Русской Православной Церкви в сентябре 2023 года. В. В. Путин и Святейший Патриарх Кирилл осмотрели раку и ознакомились с ходом работ по подготовке к ее возвращению на историческое место в Троицком соборе лавры. В связи с возвращением Церкви образа Святой Живоначальной Троицы кисти преподобного Андрея Рублева в Троицкий собор Свято-Троицкой Сергиевой лавры и исторической раки для мощей святого благоверного князя Александра Невского в Александро-Невскую лавру Президент Российской Федерации В. В. Путин был удостоен Святейшим Патриархом ордена благоверного князя Александра Невского I степени. После награждения Святейший Патриарх Кирилл, в частности, сказал: «Уважаемый Владимир Владимирович, я хотел бы сердечно вас поблагодарить за очень многое, что вы сегодня делаете для возрождения духовной жизни России. Конечно, особая благодарность за те условия, которые государство создает, в том числе для православных людей. Россия — это уникальный пример того, как современная технологически и научно развитая страна может сочетать научно-технический прогресс, передовую и очень справедливую социальную систему с уважением к религиозному фактору и религиозной вере, но самое главное — в значительной мере и с опорой на духовную составляющую», — добавил Святейший Владыка. «Мы желаем вам помощи Божией, крепости сил, чтобы и дальше вы продолжали руководить страной, народом таким образом, чтобы мы не сходили со своего исторического пути, но актуализировали этот путь применительно к тем вызовам и той ситуации, которая вырастает из современной человеческой цивилизации», — заключил Предстоятель Русской Православной Церкви. Президент России поблагодарил



Орден благоверного князя Александра Невского учрежден определением Священного Синода от 13 апреля 2021 года по случаю 800-летия благоверного князя Александра. Орденом награждаются: военнослужащие, дипломаты, государственные деятели, священнослужители, монашествующие и миряне, внесшие выдающийся вклад в защиту и процветание Отечества, в укрепление мира и согласия между живущими в нем народами, в развитие межгосударственных отношений, внешних связей Русской Православной Церкви, а также внесшие выдающийся личный вклад в дело увековечения подвига благоверного князя Александра Невского, в том числе в строительство и реставрацию храмов и иных памятных мест, связанных с его именем.

Святейшего Патриарха за высокую награду. «Ваше Святейшество, спасибо большое за эту высокую церковную награду. Хочу сказать, что Русская Православная Церковь — это, безусловно, один из важнейших моральнонравственных фундаментов самого существования русского народа. Вместе с традиционными российскими конфессиями Русская Православная Церковь является и основой российской государственности. И вы очень многое делали для того, чтобы в настоящее время государство укреплялось. Потому что нет ничего более мощного и сильного, чем духовное начало. На этом строится все остальное», — сказал Президент. Святейший Патриарх Кирилл и В. В. Путин также спустились в нижний храм-усыпальницу Благовещенской церкви, где возложили цветы на могилу великого полководца А. В. Суворова.

# Патриарший визит в Соловецкий монастырь







20 августа 2024 года Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл прибыл в Спасо-Преображенский Соловецкий ставропигиальный мужской монастырь. У святых врат обители Предстоятеля встречали председатель Синодального отдела по монастырям и монашеству митрополит Каширский Феогност и братия обители. Святейший Владыка проследовал в Свято-Троицкий Зосимо-Савватиевский собор, где поклонился мощам преподобных Зосимы, Савватия и Германа Соловецких. Затем Святейший Патриарх Кирилл обратился со словом к архипастырям, насельникам монастыря и паломникам, в котором, в частности, сказал: «Всегда с особым чувством вступаю под своды этого храма и вообще в обитель Соловецкую. Многие из вас знают, что я лично очень связан с этим местом — через пребывание здесь моего деда, благочестивого русского человека, который за свою борьбу против обновленчества был сослан сюда и чудом остался живым после пребывания в течение долгих дней на Секирной горе. Не буду повторять, потому что уже говорил об этом не раз, но все это воскрешается в моей памяти: и дед-страстотерпец, и все его рассказы о страданиях, которые здесь претерпевали архипастыри наши, пастыри, верующий народ. Соловки — это русская Голгофа, одна из Голгоф, но, наверное, самая-самая высокая. И климат тяжелый, и условия жизни были невероятно тяжелыми, и количество архиереев, иереев, диаконов, которые здесь страдали, нельзя сравнить ни с одним другим местом. Потому что гонители специально направляли именно сюда, в святое место, тех, от которых хотели бы освободиться навсегда,







и по отношению ко многим им удалось достичь своей цели. Но были и те, кто, пройдя все страдания, остался в живых. И еще раз хочу сказать: с особым чувством вспоминаю своего деда, который, даже пройдя через Секирную гору, остался живым. Молитвами всех соловецких страдальцев — и причисленных к лику святых, и не причисленных — да хранит Господь землю Русскую, особенно в это очень непростое время, когда многие ополчишася на нас. Действительно ополчились — не потому, что мы какие-то плохие, а только потому, что мы другие. Оставаясь европейцами, мы другие, мы не принимаем тех диавольских ложных ценностей, которые навязываются сегодня западным людям и которые усваиваются ими как некая новая норма человеческих отношений. Покуда будет стоять Русская земля, в том числе в своей верности Господу, покуда будет твердо стоять — неразделенной, ничем не оскверненной — наша Церковь-мученица, будет надежда и для Отечества нашего сберечь свои ризы непосрамленными».

Святейший Патриарх Кирилл начал осмотр обители с посещения выставки «Крымская война. Подвиги Соловецкой обители», расположенной в здании монастырского музея. Выставка посвящена 170-летию героической обороны монастыря во время нападения британского

флота. В экспозиции представлены копии литографий и гравюр из фондов Соловецкого музея-заповедника и Российской национальной библиотеки, предметы из фондов музея, среди которых ядра, медали за участие в обороне обители и пр. Далее Святейший Владыка проследовал к месту у восточной стены монастыря, где, по сведениям Его Святейшества, осуществлялись расстрелы заключенных. В прошлом году Святейший Патриарх дал указание обустроить это место для совершения поминальных богослужений и поклонения паломников и сейчас ознакомился с выполнением этого поручения. На месте расстрелов установлены памятная доска со словами «Помяни, Господи, всех невинно убиенных на месте сем» и поклонный крест. Предстоятель окропил крест святой водой. Была возглашена «Вечная память» всем «за веру и правду в годы лихолетья и гонений на Церковь Христову в стране нашей в мимошедшем веце страшные страдания, истязания претерпевшим и мученическую кончину приявшим, от болезней, глада и хлада в темницах и узах скончавшимся архипастырем, па-

стырем, монашествующим и мирянам, и на месте сем невинно убиенным, их же имена Ты Сам, Господи, веси». Святейший Патриарх Кирилл также осмотрел новые кресты, приготовленные к установке на купола Никольского храма обители, после чего проследовал в помещение монастырской библиотеки, где ознакомился с экспозицией «Звучащие рукописи Соловецкого монастыря». Выставка подробно знакомит с историей формирования, бытования и изучения Соловецкой библиотеки, одного из самых значительных и цельных книжных собраний Древней Руси. Затем Святейший Владыка проследовал в помещение исторической монастырской ризницы, где ему было рассказано о ходе реставрации монастырских строений, а также представлены стенды с фотографиями всех тринадцати Первосвятительских визитов Его Святейшества на Соловки. В завершение Предстоятель Русской Церкви осмотрел стенды, расположенные в монастырском дворе, повествующие о запланированных ремонтно-реставрационных работах в обители и ее скитах. Пояснения в ходе осмотра монастыря давали









епископ Озерский Порфирий и председатель совета Фонда по сохранению и развитию Соловецкого архипелага А. В. Гуц.

В тот же день в Патриарших покоях Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального монастыря под председательством Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла состоялось рабочее совещание по вопросам сохранения и развития Соловецкого архипелага. Его Святейшество обратился к собравшимся со вступительным словом. Святейший Владыка выразил сердечную благодарность Президенту Российской Федерации Владимиру Владимировичу Путину за поддержку

в деле возрождения Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального монастыря, а также председателю Правительства Российской Федерации Михаилу Владимировичу Мишустину, по инициативе которого в федеральном бюджете на 2025-2027 годы предусмотрены необходимые ассигнования на развитие Соловецкого архипелага.

20 августа, в канун дня памяти преподобных Зосимы, Савватия и Германа Соловецких, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил утреню всенощного бдения в Троицком соборе Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального монастыря.





21 августа, в праздник перенесения мощей преподобных Зосимы и Савватия Соловецких (1566), праздник перенесения мощей преподобных Зосимы, Савватия и Германа Соловецких (1992), Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в Троицком соборе Спасо-Преображенского Соловецкого ставропигиального монастыря. Перед началом богослужения Предстоятель Русской Православной Церкви поклонился честным мощам преподобных Зосимы, Савватия и Германа, покоящимся в соборе. На малом входе Патриаршим указом за усердное служение Святой Церкви ряд клириков и насельников Соловецкого монастыря были удостоены богослужебноиерархических наград: права ношения наперсного креста золотого цвета — клирик московского подворья Соловецкого монастыря иерей Вячеслав Умнягин, насельник Соловецкого монастыря иеромонах Досифей (Дубов); права ношения двойного ораря — насельник Соловецкого монастыря иеродиакон Кириак (Тишков), насельник Соловецкого монастыря иеродиакон Иона (Павловский), насельник Соловецкого монастыря иеродиакон Амфилохий (Коробков). По окончании Литургии наместник Соловецкого монастыря епископ Озерский Порфирий приветствовал Предстоятеля Русской Православной Церкви и преподнес Его Святейшеству икону Святой Троицы, вырезанную из кости. Святейший Патриарх Кирилл обратился к участникам богослужения с Первосвятительским словом. Предстоятель поблагодарил епископа Порфирия за усердные труды на благо



Святой Церкви и вручил ему памятные крест и панагию. В дар Соловецкой обители Святейший Владыка передал копию иконы «Троица» преподобного Андрея Рублева, находившуюся до этого на месте исторической иконы в иконостасе Троицкого собора Свято-Троицкой Сергиевой лавры. Насельникам Соловецкой обители Святейший Патриарх передал сборники своих проповедей «Чтобы не погибнуть ни в этом мире, ни в будущем. О покаянии и спасительном прощении».



### Определение Священного Синода

22 августа 2024 года в дистанционном формате был утвержден журнал Священного Синода Русской Православной Церкви.

#### ЖУРНАЛ № 102

**ИМЕЛИ СУЖДЕНИЕ** о принятом 20 августа 2024 года Верховной Радой Украины законе «О защите конституционного строя в сфере деятельности религиозных организаций», направленном на ликвидацию Украинской Православной Церкви.

#### постановили:

- 1. Принять заявление Священного Синода.
- 2. Просить Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла направить соответствующие обращения Предстоятелям Поместных Православных Церквей, главам инославных Церквей и межхристианских сообществ, руководителям и представителям международных организаций.

#### Заявление Священного Синода Русской Православной Церкви в связи с принятием Верховной Радой Украины законопроекта, направленного на ликвидацию Украинской Православной Церкви

20 августа 2024 года Верховной Радой Украины принят во втором чтении законопроект «О защите конституционного строя в сфере деятельности религиозных организаций», позволяющий запретить в судебном порядке деятельность любых религиозных общин на территории Украины в том случае, если они «аффилированы» с какими-либо религиозными организациями в России. Для соответствующего решения суда будет достаточно заключения «религиоведческой экспертизы», которая в условиях «охоты на ведьм» может быть и будет фальсифицироваться.

Инициаторы и сторонники законопроекта на Украине — государственные чиновники высшего уровня, депутаты Верховной Рады, радикальные правые политики и общественные деятели, представители раскольнических организаций и Украинской греко-католической церкви — не скрывают, что законопроект направлен непосредственно против Украинской Православной Церкви; что цель этого закона — в ликвидации ее и всех ее общин либо в принудительном их переводе в иные религиозные организации. Сотни монастырей, тысячи общин, миллионы православных верующих на Украине окажутся вне правового поля, потеряют свое имущество и место молитвы.

В течение 2014—2023 годов Священный Синод Русской Церкви многократно отмечал давление на Украинскую Православную Церковь, имеющее несомненные черты государственной антирелигиозной политики. Сегодняшнее принятие закона — свидетельство бессилия режима, который на протяжении своего политического существования последовательно, шаг за шагом стремился ослабить, расколоть и уничтожить Украинскую Православную Церковь.

Предстоятель Русской Православной Церкви неоднократно обращался к организациям системы ООН, ОБСЕ и Совета Европы, лидерам мировых религиозных общин, свидетельствуя о преследованиях верующих на Украине. Несмотря на то что многими экспертами и правозащитными организациями на Западе признавались нарушения прав верующих Украинской Православной Церкви, это не стало препятствием для принятия законопроекта, уничтожающего само представление о свободе совести и базовых правах человека.

Постоянным фоном политики преследования Церкви является многолетняя клеветническая антицерковная кампания украинских СМИ, нацеленная на диффамацию канонического Православия, провоцирующая и оправдывающая массовые захваты храмов, именуемые «добровольными переходами». Эти захваты организуются сторонниками раскола и радикальными националистами при поддержке местной власти, спецслужб и правоохранительных органов. Как правило, они сопровождаются насилием, массовыми избиениями духовенства и верующих. Предпринимаются захваты и попытки захватов крупнейших монастырей Украинской Православной Церкви, принудительное выселение их насельников.

Продолжается прямое давление на Украинскую Православную Церковь, ее епископат и духовенство со стороны украинских спецслужб. Помимо угроз и шантажа, это давление выразилось в открытии десятков сфабрикованных уголовных дел и неправосудных приговорах по политическим основаниям. Пребывает под арестом, заключен под стражу или получил несправедливые приговоры целый ряд архипастырей и пастырей Украинской Православной Церкви.

В ряде регионов и населенных пунктов Украины местные власти прямо «запретили» деятельность Украинской Православной Церкви, принудительно закрывают ее храмы, препятствуют богослужениям, незаконно изымают земельные участки под ее монастырями, храмами и святынями.

Не добившись ослабления канонической Церкви на Украине, не сумев поколебать ее единство, местная власть сделала шаг к ее прямому запрету.

По своему масштабу и централизованному характеру эта мера может превзойти все прежние исторические репрессии против Украинской Православной Церкви, включая гонения времен Брестской греко-католической унии, и сопоставима с такими печальными историческими прецедентами, как гонения в Римской империи времен Нерона и Диоклетиана, так называемая дехристианизация Франции в годы Французской революции XVIII века, атеистические репрессии в Советском Союзе и уничтожение Албанской Православной Церкви в 1960-е годы режимом Энвера Ходжи.

Принятый законопроект несовместим с представлениями о верховенстве закона, является политической декларацией, имеющей своей целью легализовать уничтожение религиозной общины большинства. Закон выделяет критерии, которые позволяют установить группу лиц, связанную признаком принадлежности к Украинской Православной Церкви, и целенаправленно осуществлять в отношении них политические репрессии.

С особой горечью приходится отмечать негативную роль Патриарха Константинопольского Варфоломея и единомысленных ему иерархов. Своими односторонними, поспешными и противными духу священных канонов действиями они лишь усугубили церковный раскол на Украине, не исцелив его. Руководство признанных Фанаром раскольников с особой неистовостью требовало принятия закона о фактическом запрете Украинской Православной Церкви. А Патриарх Варфоломей, ранее публично одобривший уголовное преследование и аресты ее иерархов и священнослужителей, сейчас, подобно первосвященникам Анне и Каиафе, открыто поддержал действия государственной власти, цель которых — распятие и уничтожение канонической Церкви на Украине. Константинопольский Патриарх, таким образом, несет персональную ответственность за организацию преследований верующих Украинской Православной Церкви.

Выражая твердую уверенность, что врата ада не одолеют Церковь Христову (см. Мф. 16, 18), как не одолели ее и ранее самые жесточайшие гонения; что православные христиане Украины с мужеством и твердостью встретят новые уготованные им испытания и преодолеют их силою Возлюбившего нас Иисуса (см. Рим. 8, 37), — призываем полноту всего мирового Православия усилить свои молитвы об Украинской Православной Церкви, пребывающей в скорбях за слово Божие и за свидетельство Иисуса Христа (см. Откр. 1, 9).

Обращаемся к международным правозащитным организациям с призывом немедленно и объективно реагировать на вопиющие притеснения верующих на Украине.



#### Наречение и хиротония архимандрита Мефодия (Зинковского), епископа Егорьевского, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси

25 июня 2024 года в домовом храме Всех святых, в земле Российской просиявших, Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Мефодия (Зинковского), наместника Николо-Угрешского ставропигиального мужского монастыря, во епископа Егорьевского, викария Святейшего Патриарха Московского и всея Руси. При наречении архимандрит Мефодий обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

16 июля 2024 года, в день памяти перенесения мощей святителя Филиппа, митрополита Московского и всея России, чудотворца, за Литургией в Патриаршем Успенском соборе Московского Кремля Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Мефодия (Зинковского) во епископа Егорьевского, викария Патриарха Московского и всея Руси. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Мефодия на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Мефодия (Зинковского) при наречении во епископа Егорьевского

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и милостивый Отец! Высокопреосвященные Владыки и весь освященный собор!

В нынешний день, приближаясь к таинству архиерейского рукоположения, которое будет совершено надо мной изволением Святейшего Патриарха и Священного Синода, смиренно благодарю Вас за доверие. Испрашиваю святых молитв Вашего Святейшества и предстоящих здесь архипастырей. Уповаю на молитвы всей нашей Церкви, всего народа Божиего обо мне грешном и о достойном прохождении предстоящего мне ответственнейшего архиерейского служения.

Осознавая всю высоту архиерейского призвания, трепетно благоговею перед апостольской преемственностью, которую из века в век хранит наша Святая Православная Церковь.

Понимаю всю сложность служения православного епископа в современном мире, где все более накаляется противостояние добра и зла, противостояние антихриста Церкви Христовой. В мире, где все больше соблазнов, порой самых изощренных, подстерегают народ Божий, в том числе духовенство.

В одном из текстов пострижения в великую схиму мы находим сравнение апостольского служения с высочайшим велико-схимническим монашеским самоотречением: «Хотящии, рече Господь, ити вслед Мене, отвержитеся мирских пристрастий, родителей родивших... братий же и другов, сродник же и... имений, и приимите достоинство апостол Моих!» (седален канона чина пострижения в великую схиму).

Это древний церковный текст еще раз подтверждает всю степень ответственности и самоотвержения, которые должны характеризовать служение епископа Богу и Его Церкви, приводя его к уподоблению Господу нашему Иисусу Христу через исполнение слова евангельского: Пастырь добрый душу свою полагает за овцы (Ин. 10, 11).

Осознаю также, что одного, сколь угодно высокого самоотречения отнюдь не будет достаточно. Евангельская «мудрость змииная», парадоксально сочетаемая с Христовым смирением и «голубиной кротостью», совершенно необходима в служении архипастырском. Без этого трудно избежать многих ошибок и крайностей, поспешных, навязанных обстоятельствами или людьми, решений, принимаемых без крепкой молитвы и своевременного совета со старшими и с собратиями по служению.





Предстоя перед Вами и перед приближающимся таинством хиротонии, я хотел бы вспомнить и поблагодарить Бога за всех тех, кто послужил тому, что я поставлен был Господом на служение святой Русской Православной Церкви и тому, что я здесь сейчас говорю перед Вами.

Прежде всего, я благодарен Богу за родителей, воспитавших меня в духе любви и ответственности, и за моего

духовника, протоиерея Иоанна Миронова.

Хотелось бы поблагодарить преподавателей и сотрудников моей alma mater — Санкт-Петербургской духовной академии и семинарии, бывшего ее ректора, ныне митрополита Петрозаводского Константина, а также протоиерея Георгия Преображенского, настоятеля Казанского храма в п. Вырица, детей и сотрудников

православной Детской миссии имени святого Серафима Вырицкого, братию и прихожан Николо-Угрешского монастыря, сотрудников и студентов семинарии и моих духовных чад за молитвы обо мне.

Глубоко благодарен брату по плоти и по духу, ныне епископу Кириллу, за братскую поддержку.

Многих сейчас не позволит время перечислить, но Господь ведает их имена и мою благодарность.

Особое благодарение, позвольте еще раз выразить Вам, Ваше Святейшество, за чуткое попечение о вверенной Вам Церкви Христовой и непрестанные труды на благо народа Божиего и Отечества нашего.

В заключение прошу паки благословить меня на предстоящее служение и укрепить Вашими молитвами на неуклонное и достойное исполнение сего великого и священного призвания.

## Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Мефодию (Зинковскому), епископу Егорьевскому

Преосвященный епископ Мефодий! Обращая к тебе торжественные слова традиционного приветствия, которое Предстоятель Церкви произносит после Литургии, вручая жезл новопоставленному архиерею, выражаю тебе еще раз свои искренние поздравления и самые добрые, сердечные пожелания. Сегодня над тобой свершилось Таинство архиерейской хиротонии. Наитием Святого Духа ты получил дар апостольский — по слову апостола Павла, на дело служения, для созидания Тела Христова (Еф. 4, 12). И эти слова очень важно помнить каждому архиерею — на дело служения, для созидания Тела Христова. Тело Христово — это и есть Церковь, поэтому первая обязанность всякого епископа — это





забота о Церкви, это забота о тех, кто еще вне Церкви, но кто должен войти в число чад Церкви. А это означает заботу и о внутренних, и о внешних. Это означает благочестивую жизнь и убедительную проповедь для тех, кто посещает Божии храмы, и одновременно способность говорить с те-

ми, кто вне Церкви, так чтобы также их ум и сердце открылись навстречу Божественному Слову.

Премудрый Промысл Вседержителя на протяжении многих лет приуготовлял тебя к этому славному событию, испытывая твердость твоего упования, веру и послушание. Ты

немало потрудился ради пользы церковной и во славу имени Христова, занимаясь исследовательской и преподавательской работой, внося свой вклад в развитие богословской науки. Ныне же пред тобою простирается новое поле деятельности, к которой ты призван по благой, угодной и совершенной воле Божией (Рим. 12, 2). В речи, произнесенной тобою при наречении, ты вспомнил слова древней

церковной молитвы при пострижении в великую схиму. Ты верно заметил, что труды монаха, всецело посвятившего себя предстоянию пред Господом в молитве, сравниваются со служением тех, кто принимает благодать епископства. Однако почему так? Что общего между этими, на первый взгляд, совершенно разными путями? Полное самоотречение и жертвенность, когда человек живет уже не для себя, а для других, подвиг самоотверженного несения тягот и скорбей мира в подражание Божественному Учителю — вот что сближает подвиг архиерейского служения и аскетический подвиг монаха.

Златоустый святитель Иоанн, говоря о величии и высоте архиерейского сана, справедливо отмечает: Все имеем одно и то же крещение; все сподобились одного и того же Духа; в одно и то же мы с вами стремимся Царство; все мы равно братья Христовы. В чем же состоит мое преимущество пред вами? В заботах, трудах, беспокойствах, в скорби о вас. Но нет для нас ничего приятнее этой скорби (Беседа 4-я на 2-е послание к Фессалоникийцам). Возлюби и ты сии спасительные страдания, стараясь делать твердым свое звание и избрание. Так поступая, — свидетельствует апостол Петр, — никогда не преткнешься (2 Пет. 1, 10).

Поводов же для претыканий, соблазнов и искушений встречается немало на пути архипастырском. Почет и уважение, которыми окружают епископа, порою могут вскружить голову, посеять в сердце греховные чувства гордости и самомнения, породить в душе ложное представление о собственной исключительности и значимости. Знаю, что ты, скорее всего, застрахован, по милости Божией, от этих соблазнов; но, если что-то подобное возникнет в сознании, гони прочь эти лукавые и безумные помыслы! Помни о том, что истинный Царь славы, пришедший в мир ради спасения всех людей, смиренно претерпел позорную смерть на Кресте и добровольно подвергся поношениям не для того, чтобы мы кичились своими мнимыми достоинствами или положением, которое получаем не за некие личные заслуги, а как дар — дар великой ответственности пред Богом за Церковь, которую Он приобрел Себе Кровию Своею (Деян. 20, 28).

Как всякая власть и начальство, епископство сопряжено с необходимостью принимать решения, невзирая на лица, не из личных симпатий и предпочтений, но прежде всего

ради пользы дела церковного. Да, строгости не должно быть больше, чем доброты. Если этот баланс будет соблюден, твое святительское служение будет принято людьми и, несомненно, принято Господом. Однако доброта не должна превращаться в потакание человеческим страстям и опасную снисходительность ко греху. Вспомни, что именно по малодушию, излишней мягкости и нерадению первосвященника Илия, судии Израилева, его сыновья не получили вовремя строгого отеческого вразумления и утвердились в нечестии, за что не только сами были сурово наказаны Богом, но и на весь народ навлекли бедствия, как о том читаем мы в Первой книге Царств (см. 1 Цар. 1–4). Да будет предостережением для тебя сей поучительный пример из Священного Писания.

Мера отца — это мера любви, руководствующейся во всем истинным благом своих чад, для воспитания которых ра́вно необходимы и великодушие, и взыскательность, и милость, и твердость. Без справедливости любовь становится слабостью, а справедливость без любви превращается в жестокость. Запомни, пожалуйста, это правило!

Тем более необходимо оно для того, кто трудится на ниве духовного образования, занимается подготовкой будущих пастырей Церкви, которым предстоит иметь попечение о духовно-нравственном воспитании людей, брать на себя ответственность за их возрастание в добродетели. Очевидно, что невозможно научить тому, чего не умеешь сам. Надобно, как свидетельствует святитель Григорий Богослов, прежде самому умудриться, потом умудрять; стать светом, потом просвещать (Слово 3). Потому прививай воспитанникам духовных школ чувство особой личной ответственности, здравую рассудительность, любовь к знаниям и стремление к постоянному самосовершенствованию, дабы, проповедуя другим, они и сами не остались недостойными (1 Кор. 9, 27).

«Мефодий», как ты знаешь, в переводе означает «последовательный, целенаправленный». По имени и житие твое да будет! Пусть от твоего архипастырского внимания не ускользает даже то, что кажется мелочью, но что имеет отношение к твоему служению викарного епископа. Тебе предстоит помогать Патриарху в его непростых трудах. Искренне надеюсь обрести в твоем лице доброго и верного соработника, пребывающего в послушании Священноначалию и всегда стремящегося хранить единство духа в союзе мира (Еф. 4, 3). Да не смущается твое сердце тяжестью и опасностью предлежащего тебе служения. Подавший труды непременно подаст и силы для их совершения, ибо неложны слова Сказавшего: Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал (Ин. 15, 16).

Итак, вдохновляясь и укрепляясь сим напутствием, прими теперь в руки жезл сей как символ дарованной тебе власти и апостольского преемства и, благословив народ Божий, молитвенно участвовавший в твоей епископской хиротонии, гряди с миром на новое и славное служение Церкви Христовой. Аминь.

От всего сердца желаю тебе, чтобы твои труды обрели благоволение в очах Создателя и ты удостоился, как говорит преподобный Симеон Метафраст, вместе со всеми святыми на облаках встретить Грядущего праведно судить вселенную, дабы бесконечно прославлялось и воспевалось имя Его, со безначальным Его Отцом, и Всесвятым, и Благим, и Животворящим Его Духом, ныне и присно и во веки веков. Аминь.



#### Наречение и хиротония архимандрита Саввы (Лесных) во епископа Армавирского и Лабинского

25 июня 2024 года в домовом храме Всех святых, в земле Российской просиявших, Патриаршей и Синодальной резиденции в Даниловом ставропигиальном монастыре в Москве Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил чин наречения архимандрита Саввы (Лесных), насельника Свято-Троицкой Сергиевой лавры, во епископа Армавирского и Лабинского. При наречении архимандрит Савва обратился к Предстоятелю Русской Православной Церкви и сослужившим Его Святейшеству иерархам со ставленническим словом.

21 июля 2024 года, в Неделю 4-ю по Пятидесятнице, праздник явления иконы Пресвятой Богородицы во граде Казани, за Литургией в кафедральном Спасо-Преображенском соборе г. Твери Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл возглавил хиротонию архимандрита Саввы (Лесных) во епископа Армавирского и Лабинского. По окончании Литургии Предстоятель Русской Православной Церкви напутствовал епископа Савву на служение и вручил ему архиерейский жезл.

#### Слово архимандрита Саввы (Лесных) при наречении во епископа Армавирского и Лабинского

Ваше Святейшество, Святейший Владыка и милостивый отец!

Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства, богомудрые архипастыри!

Неисповедимым действием Промысла Божия и определением Святейшего Патриарха и Священного Синода я, недостойный, призываюсь к высшему епископскому служению в Церкви Христовой.

Страшится и изнемогает душа моя от понимания высоты того служения, к которому призывает Святая Церковь. Искренне сознавая свою немощь, я мысленно повергаюсь пред Спасителем нашим Господом Иисусом Христом и молю Его, да дарует Он мне Свою благодать Всесвятаго Духа очищающую, просвящающую всякого человека, идущего путем

Божиим. Да просветит мой ум и сердце к исполнению воли Его и научит заповедям Своим. Благодать Божия, немощная врачующая и оскудевающая восполняющая, да покроет мои недостатки и направит стопы моя на путь мирен... Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, — сказал Господь (Ин. 15, 16). И хочется воскликнуть с апостолом Павлом: Вся могу о укрепляющем мя Иисусе Христе (Флп. 4, 13).

Вспоминая свое детство, могу с сожалением сказать, что я рос в невоцерковленной среде, но с младенчества меня вела Десница Божия — мама и бабушка привили мне начатки религиозности и позаботились о хорошем воспитании. Обучаясь в педагогическом училище, я прочитал Евангелие и несколько других богословских книг, которые помогли мне утвердиться в христианской

вере. Оставив все, как «елень, желающий водвориться на источниках вод», я устремился в Великую Лавру Преподобного Сергия. И здесь, руководимый духовными отцами и по благословению моей мамы, решил остаться навсегда. Обучаясь в Духовных семинарии и академии, я погружался в неведомый мне ранее мир богословских исканий, которые укрепили меня в православной вере. С течением времени во мне созрело твердое желание поступить в братство Сергиевой обители, в которую на третьем курсе академии был принят послушником и где год спустя был пострижен в монашество. Более 30 лет я прожил под водительством горячо любимого мною Великого аввы Сергия.

Сегодня особенно хочется поблагодарить наместников обители Святой Троицы Преосвященнейших митрополита Феогноста и епископа





Кирилла за их доброе, теплое ко мне отношение, за их мудрые советы и наставления. Благодарю и всю во Христе братию Лавры, с которыми жил и трудился в обители и расставание с которыми несет печаль моему сердцу. С благодарностью вспоминаю блаженно почивших, великих духовников обители Преподобного Сергия архимандрита Кирилла (Павлова) и архимандрита Наума (Байбородина). Их мудрые и сер-

дечные советы доныне храню в своей душе. Я очень благодарен и другим отцам — духовникам обители Сергиевой, чьи имена навсегда останутся в моем сердце.

Святейший Владыка и богомудрые архипастыри, смиренно обращаюсь к Вам и прошу Ваших святых молитв словами священномученика Игнатия Богоносца: Испросите для меня у Бога внутренней и внешней силы, чтобы я не говорил только,

но и желал, чтобы не назывался только христианином, но и был в самом деле (Послание св. Игнатия к Римлянам, гл. 3).

С великим трепетом предстою я пред вами, призванный волею Божией и избранием вашим к архиерейскому служению. С глубоким смирением и послушанием принимаю и верю в то, что благодать Святаго Духа снизойдет на меня через возложение ваших святительских рук и укрепит меня на великое служение Церкви Христовой, предстательством Царицы Небесной, святителя Саввы Сербского, святителя Григория Паламы, преподобного Сергия Радонежского. От всего сердца благодарю Вас, Ваше Святейшество, за вашу любовь и доверие и прошу не оставить меня без наставлений и молитв, чтобы Господь помог мне совершить достойно архиерейское служение во славу Святой Единосущной и Нераздельной Троицы.

## Слово Святейшего Патриарха Кирилла при вручении архиерейского жезла Преосвященному Савве (Лесных), епископу Армавирскому и Лабинскому

Преосвященный епископ Савва! Ныне храм сей стал для тебя Сионской горницей, озарившейся Божественным светом через сошествие Духа Святого, Которому вышние воинства поклоняются со всяким дыханием дольним (степенна на утрене в Неделю 7-я по Пасхе). Устреми сердце свое горе́ — не просто подними глаза вверх, а сердцем устремись ко Господу — и увидишь, с каким душевным трепетом восприняли ученики Господни пришествие Утешителя. Многое увидишь и, может быть, глубже поймешь слово Божие и сумеешь великие Божественные слова не только сохранить в своем сердце, но и обратить в пользу людям, чтобы все более и более расширялась

и укреплялась в вере паства, над которой ты будешь поставлен; чтобы Церковь Божия привлекала в свои объятия как можно больше молодых людей, которым еще предстоит долгая жизнь и которую они могут пройти благополучно, мирно, радостно и счастливо только с Богом.

С какой радостью ученики Господни восприняли пришествие Утешителя, с какой радостью взирали они на исполнение Христова обещания, с какой силой стали свидетельствовать о великих делах Божиих! Проникнись этим настроением духовным и постарайся пронести его через всю свою жизнь. Как тогда дерзновение прияли прежде боящиеся апостолы (канон на утрене праздника Пятидесятницы), так и ты отложи всякий страх, всякое колебание, всякое сомнение, всякую неуверенность, ибо ныне ты получил от Благоподателя причастие всеоружных даров (четверопеснец в субботу пятдесятную).

Изволением Божиим и решением Священного Синода тебе надлежит отправиться в Армавирскую епархию — незнакомый тебе край, где ждет тебя нива, которую ты не засеивал. Знаю, что внимал глаголам вечной жизни (Ин. 6, 68) и питался премудростью, возрастал и трудился ты в совсем другом месте — в Большой келье преподобного аввы Сергия, в которой ты провел более 30 лет. Рад, что тебе довелось иметь общение с духовником Троице-Сергиевой лавры отцом архимандритом Кириллом (Павловым), под руководством которого ты постигал азы невидимой брани и набирался духовного опыта. Отправляясь ныне в Краснодарский край, помни, что не наемник ты в сем уделе и не чужой, но пастырь, добрый пастырь, которого будет слушать словесное стадо (см. Ин. 10), если он не

потеряет это качество быть пастырем добрым.

Многих сил и способностей потребует от тебя архипастырское служение. Как ты знаешь, слово «епископ» переводится как «смотрящий, надзирающий», ибо предстоит тебе со вниманием и участием наблюдать за всем, что происходит во вверенном тебе уделе. Однако не меньшего внимания требует и другой удел — бескрайний и в то же время ограниченный, очень близкий, но в то же время не до конца понятный, удел, в котором у тебя нет соработников, но зато есть Великий Помощник. Этот удел — твое собственное сердце.

Не думай, что, отдавая все силы управлению епархией и не возделывая почву своего сердца, ты исполнишь все заповеданное Христом и будешь Его верным служителем. Все успехи на поприще архипастырского делания, почести людские и признание общества, все высокие награды и значимые приобретения становятся ничтожными и бессмысленными, если в сердце твоем холод, пустота и безразличие, ибо нет пользы человеку, если даже он приобретет весь мир, а душе своей повредит (Мк. 8, 36).

Надзирая за уделом сердца, приводи себе на память слова преподобного Макария Великого: *Сердце* — малый сосуд, но там есть змеи, там есть львы, <...> там все сокровища порока, <...> там пропасти, но там также и Бог, там ангелы, там жизнь и царство, там свет и апостолы, там сокровища благодати, там есть всё (Духовные беседы. Беседа 43). Слышишь ли, сколь много вмещает этот небольшой орган и какие, казалось бы, взаимоисключающие силы его наполняют! Усмиряй же ядовитых змей гордыни и львов властолюбия, решительно избавляйся от сокровищ греха, не устрашайся предстоящей внутренней работы, не заслоняй стеной высокомерия лучи Божественно-





го света, не засоряй мелкими заботами и суетой источник благодати, преподанной тебе Духом Святым. Трезвись и бодрствуй (см. 1 Пет. 5, 8), всегда будь на страже своей души. Если ты будешь внимательно следить за состоянием своего сердца, искоренять из него сорняки гордыни, тщеславия, то взрастишь обильные плоды не только на ниве внутреннего делания, но и во вверенном тебе Винограднике Христовом, не только для жизни земной, но и для вечности. Того, кто по любви к Богу ревностно трудится над своей душой и старается быть милосердным, ожидают, по слову святителя Иоанна Златоуста, небесные блага и неизреченная слава, духовные чертоги и обитание с Женихом (Беседы на Евангелие от Матфея. Беседа 49). В нынешнем же веке надзирание за сердцем своим поможет тебе с пониманием и благодушием относиться к людям, успешно выстраивать взаимодействие с молодежью,

развивать социальное служение, налаживать миссионерскую работу, вести диалог с местными органами власти и организовывать различные важные мероприятия — при условии, если все в твоем сердце будет правильно.

Взойдя на Армавирскую кафедру, ты станешь человеком, на которого люди будут взирать не только с повышенным вниманием, но и с предвзятостью, — могу на собственном опыте сказать, что будет именно так. Когда архиерей приходит на кафедру, его, во-первых, начинают сравнивать с предшественником, судить-пересуживать, подмечать все хорошее и плохое и оценивать нередко с придирчивостью. Многие именно по тебе будут судить о Церкви в целом. Не забывай, что великая ответственность за души врученных тебе чад не снимает с тебя ответственности за собственную душу. Почаще вспоминай слова святителя Тихона Задонского: «Являешься снаружи смиренным — хорошо, но не возносишься ли сердцем? Не показываешь снаружи гнева и не злишься — хорошо, но не снедает ли внутри тебя злоба на ближнего твоего?» Знай, что «нет и не может быть большего, драгоценнейшего, приятнейшего и любезнейшего сокровища, как Бога внутри себя живущего иметь» (Сокровище духовное, от мира собираемое. Глава 65).

Теперь же, вдохновленный, надеюсь, словами, приведенными тебе на память из творений святителей, и напутствием Патриарха, прими сей жезл, благослови народ, молившийся с нами о даровании тебе непорочного архиерейства, и гряди с сердечным трепетом и упованием на помощь Божию к новому месту своего служения, в котором трудами твоими да будет все благопристойно и чинно (1 Кор. 14, 40). Аминь.



# Мы боремся за то, чтобы жить в евангельской системе координат

МИТРОПОЛИТ ЕКАТЕРИНБУРГСКИЙ И ВЕРХОТУРСКИЙ ЕВГЕНИЙ О ТЕМЕ РОЖДЕСТВЕНСКИХ ЧТЕНИЙ 2025 ГОДА

В январе 2025 года в Москве пройдут XXXIII Международные Рождественские образовательные чтения — один из крупнейших современных церковно-общественных форумов. Их тема в наступающем году — «80-летие Великой Победы: память и духовный опыт поколений». О том, кто может принять участие в форуме и как это сделать, есть ли видимые результаты его деятельности и чем Чтения отличаются от Всемирного русского народного собора, «Журналу Московской Патриархии» рассказал председатель Синодального отдела религиозного образования и катехизации Русской Православной Церкви митрополит Екатеринбургский и Верхотурский Евгений.

Владыка, уже известна тема форума. Что могут предложить участники в качестве докладов и сообщений? С какими темами они могут выступить?

Тема Победы в Великой Отечественной войне не нова для Международных Рождественских образовательных чтений. Она выносилась и на 75-летие, и на 70-летие этого величайше-



го события нашей истории. Тема очень гармонично всегда коррелирует, сочетается с такими актуальными и текущими вопросами Чтений, как образование, социальная работа, духовнонравственное воспитание, патриотизм. Тема нам очень близка, тем более сейчас, когда повторяются многие события, которые мы ассоциируем с Великой Отечественной войной и переживаем сегодня в рамках того, что происходит в связи со специальной военной операцией. Деятельность военного духовенства, волонтеров, вопросы внутренней организации жизни храмов, приходов... То есть, с одной стороны, память о подвиге народа в Великой Отечественной войне — это такая тема, которая дает вдохновение, импульс для форума. С другой стороны, сегодня она приобретает совершенно новую актуальность. И люди, которые воспринимали Великую Отечественную войну и Победу 1945 года как исторические события, которые нужно помнить, сейчас глубоко погружаются в смыслы: а за что воевали, какие ценности нельзя было тогда отдать врагу? И проецируют на сегодняшний день: за что мы воюем сегодня, какие ценности сегодня необходимо отстоять? Каждый из многочисленных участ-

ников Чтений должен задать себе вопрос: какова моя личная роль в этом противостоянии? Очевидно ли для меня духовное измерение того, что происходит? Что могу лично я сделать как христианин, как педагог, как военный, как священник... у нас очень большой спектр участников. Что я могу сделать?

Научные труды, работы, выступления, которые будут звучать на Чтениях, — это тоже вклад в достижение победы. Мы отвечаем на вопросы, которые Церкви задает общество. Тема актуальна как никогда.

### Какие направления текущая ситуация подчеркивает наиболее ярко? Как это отражается в деятельности форума?

В первую очередь это социальная работа. Роль Церкви в социальной поддержке людей, которые страдают от нынешнего противостояния, проявилась очень ярко. Если взглянуть глубже, важнейшим является вопрос смыслов и ценностей, за которые мы сегодня боремся. За что? За страну, за наш язык, за наши песни, за наших писателей и поэтов — да, мы за это боремся, но только ли за это? И именно на Чтениях, церковно-государственном форуме, ярко прозвучит ответ: нет, мы смотрим глубже.



Мы боремся за то, за что сражались воины благоверного князя Александра Невского на Неве, за то, что защищало войско благоверного князя Димитрия Донского на Куликовом поле, ради чего в 1612 году собиралось ополчение под руководством Кузьмы Минина и князя Дмитрия Пожарского, в 1712 году стояли наши войска под Полтавой и билась русская армия на Бородинском поле в 1812 году во главе с Михаилом Кутузовым. За что? Чтобы народ, который живет в нашей стране, в нашем государстве, мог жить в евангельской системе координат. Мы не собираемся навязывать эту систему координат всему окружающему миру, но будем рады, если мир ее примет.

Наш народ должен знать евангельское измерение человеческой жизни, сохранять евангельские ценности, евангельские идеалы, передавать их детям, юношеству, отражать в литературе, в творчестве, в архитектуре, в повседневной деятельности, в укладе жизни. Потому что пришли силы, которые именно эту

часть жизни людей хотят умножить на ноль. Но русский менталитет построен на евангельских ценностях. Русский народ действительно сумел переварить яд коммунизма. Большевики, коммунисты — разрушители нашей страны в 1920—1930-х годах и те коммунисты, которые стояли насмерть под Москвой, запускали космические корабли, созидали великую культуру, литературу, музыку, чем мы сегодня гордимся, — это совершенно разные люди. Ими двигали разные силы. То есть русский народ переварил этот яд, обезвредил, выдернул жало и вернул в свою жизнь евангельское измерение.

Сегодня и в нашей стране, и в окружающем нас мире как никогда остро стоит вопрос: за что сегодня борются наши воины на линии боевого соприкосновения и ради чего трудится вся страна? Мы должны назвать эти смыслы, мы должны сказать, что мы боремся не за гегемонию России во всем мире и не за создание Советского Союза 2.0. А за то, чтобы в нашей стране жили смыслы, ценности, которые нам открыл Господь Бог, которые бережно сохраняли наши предки. И об этих смыслах мы говорим на Рождественских чтениях в самых различных выступлениях на секциях, посвященных образованию, социальной и миссионерской работе, жизни многодетных семей, педагогике в школе, окормлению военнослужащих, попечению о заключенных и многому другому. Огромное разнообразие, но оно сходится в одной точке.

Постепенно с каждым годом тематика форума становится все ближе к проблематике цивилизационного выбора России. В чем отличие Рождественских чтений от Всемирного русского народного собора? В чем уникальная черта МРОЧ\*?

Всемирный русский народный собор и Международные Рождественские образовательные чтения ровесники, они появились в 1993 году. Инициатором созыва Всемирного русского народного собора стал Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, тогда митрополит Смоленский и Калининградский, а также церковная и светская общественность. Инициативу проведения Рождественских чтений проявили учителя-педагоги, которые в те годы понимали, что удержать страну от развала, от уничтоже-

 $<sup>^{\</sup>star}$  МРОЧ — Международные Рождественские образовательные чтения.

ния можно, только если очень внимательно, по-честному, глубоко заниматься образованием на основе тех самых ценностей, о которых сейчас много говорят. Обе инициативы для того времени казались чем-то нереальным: у нас цены растут, рубль дешевеет, республики разбегаются в разные стороны — ну не время сейчас этим заниматься, не до смыслов. Тут вспоминается история праведного Ноя, который был руководим Богом и занимался главным делом: он делал дело Божие, и Господь ради этого сохранил жизнь его, его семьи и всего мира. Так произошло и с двумя нашими форумами.

Всемирный русский народный собор озаботился смыслами, идеями, вокруг которых можно созидать Россию. Международные Рождественские образовательные чтения были учреждены, чтобы эти смыслы доносить до людей, до наших граждан, в первую очередь молодых. Можно это увидеть на примере энергосистемы: есть электростанция, которая производит электрическую энергию, а есть огромная сеть проводов, которая эту энергию доносит до конкретного человека, до каждого прибора. Вот так и идеи, которые формируются, растут, озвучиваются в недрах Всемирного русского народного собора, впоследствии реализуются, доводятся до учителей, до священников, до педагогов воскресных школ через Рождественские чтения, а затем и до конкретных людей, детей.

Обоим форумам уже более тридцати лет. Мы понимаем, что те люди, кому сегодня за тридцать, во многом сформированы идеями, сформулированными Всемирным русским народным собором и теми людьми, которые собирались на Рождественских чтениях.

Оба форума взаимно дополняют друг друга. Мы смотрим на нашу страну, наше будущее под разными углами зрения и благодаря этому получаем более полную картину.

Насколько тематики секций определяются генеральной темой форума? Или же заседания в секциях посвящены актуальной проблематике в той или иной области?

В главной теме форума содержится проблематика, актуальная для всех направлений. В Чтениях 18 направлений, и каждое из них представлено, с одной стороны, узкими специалистами, которые модерируют заседания и делают доклады, с другой — широким спектром

людей, которые приходят для того, чтобы услышать что-то для себя полезное или поделиться своим опытом. Так же и повар, который готовит праздничную трапезу, задумывается, что должны быть холодные блюда, горячие блюда, напитки, должен быть десерт. И все блюда разные, приготовлены из различных продуктов. Настолько же разные тематики и докладчики на нашем форуме. Но при этом, во-первых, сколько бы блюд повар ни готовил, мы понимаем, что перед ним стоит одна конкретная задача — накормить людей. Сделать так, чтобы пища была доброй, качественной, не принесла вреда, чтобы никто не отравился и чтобы еще и радость испытал человек. Как правило, трапезы не бывает без соли: солят суп, котлеты, салат, рыбу... Соль проявляется в самых разнообразных блюдах — равно как и соль христианства присутствует конкретно и содержательно в каждом из направлений Чтений.

Например, спорт: кто-то даже упрекал, что «это у вас Церковь еще и спортом заниматься будет». А Церковь стала духовно окормлять тех людей, которые занимаются профессиональным спортом и посвящают этому свою жизнь, открывать смыслы того, ради чего им стоит этим заниматься и чем заниматься не надо, если ты стал спортсменом. Расставить эти акценты никто, кроме Церкви, не может.

Биоэтика — очень актуальная сегодня тема. И я не представляю себе института, который мог бы ответить на вопросы, обсуждаемые сегодня, на те проблемы, которые стоят перед Синодальной комиссией по биоэтике. Если не владеть богословским аппаратом, если не понимать, что такое христианская антропология, то непросто разобраться, в чем смысл короткой земной жизни, а затем вечной жизни, которая открывается в перспективе. Обладая этим инструментарием, члены комиссии и приглашенные специалисты дают совершенно потрясающие, точные ответы, которые я, честно говоря, в иных источниках не находил.

То же касается любой другой сферы: военнослужащих, социальной работы, педагогики, образовательной деятельности, православных школ... Везде присутствует человек, везде присутствуют вопросы, ответы на которые невозможно найти, если не использовать евангельскую соль, наполняя ей наши встречи.



Участники Чтений подобно поварам готовят одно, второе, третье, четвертое блюдо, но все они предназначены для того, чтобы по возможности напитать и утешить человека.

Можно подытожить: глобально форум предоставляет обществу богословское осмысление проблематики и большую практическую часть. Это не рассуждения о высоких материях, это конкретные практические предложения для военных, спортсменов, людей в трудной жизненной ситуации, школьников, студентов, педагогов. Ежегодная тематика предлагает в ходе работы форума актуальные смыслы, которые сегодня стоят перед обществом и перед страной.

Кто может прийти в качестве слушателя? Кто вообще может быть докладчиком на форуме? Нужно ли иметь для этого научную степень или священный сан? Каков критерий отбора докладчиков?

Проще всего стать слушателем. Следует просто прийти на площадки, которые заявлены в программе. Чтобы узнать, на каких площадках какие темы будут обсуждаться, есть мобильное приложение «ПравОбраз», его легко можно установить. В приложении можно выбрать интересующее направление, узнать место и время, где, когда и кто будет выступать. Если какое-то из мероприятий является закрытым, то есть требуется предварительная реги-

страция, — значит, надо зарегистрироваться, это тоже можно сделать в приложении.

Доступ на площадки, в том числе в залы Храма Христа Спасителя, свободный. Но мы понимаем, что Государственный Кремлевский дворец, например, хотя и большой, но все-таки ограничен шестью тысячами мест. Чтобы получить билет в ГКД, нужно обратиться в свой епархиальный Отдел религиозного образования и катехизации, который, исходя из возможностей и количества полученных билетов, его предоставит. Все остальные площадки являются открытыми, можно прийти и послушать; на некоторые нужна отдельная регистрация.

С докладчиками сложнее. Если все будут говорить, то никто не сможет услышать. Поэтому у каждого направления есть свой куратор и есть куратор мероприятия. Если человек имеет желание выступить, ему нужно обратиться к куратору направления. Как правило, ими являются руководители синодальных отделов: международная повестка — Отдел внешних церковных связей; социальная работа — Синодальный отдел по церковной благотворительности и социальному служению. Желающий выступить «заявляется», пишет письмо, обозначает тему, тезисы своего доклада. Если организаторы видят, что это выступление актуально и интересно, то они вступают в контакт с заявителем и приглашают его выступить.

Наш мир на самом деле очень маленький, и кураторы, как правило, работают не только на Рождественских чтениях, они «в теме» в течение года и всю свою жизнь, знают людей, которые заняты определенными вопросами и говорят об этом в общественном пространстве, поэтому приглашают их на форумы.

На прошедших Чтениях в течение четырех дней было более 160 мероприятий в рамках всех секций и направлений, и, по моему опыту, везде было очень содержательно, интересно, максимум смысла. Говорят, к пустому колодцу не ходят — ходят туда, где можно напиться. Вот на Чтения с каждым годом приходит все больше и больше людей.

Слушателем Чтений может стать даже человек, который не приезжает в Москву, не приходит в соборный Храм Христа Спасителя. Чтобы послушать заседания, можно подключиться к трансляции. В приложении «ПравОбраз» идут трансляции большинства активностей секций и направлений.

В новом году Парламентские встречи пройдут в Государственной Думе Российской Федерации. Известны ли направления тематик круглых столов? Какова цель Парламентских встреч?

Тематику работы в Государственной Думе задает тема форума. Так или иначе она будет связана с воспоминанием и переживанием Победы 1945 года и с осмыслением той победы, ради которой сегодня трудятся сотни тысяч людей.

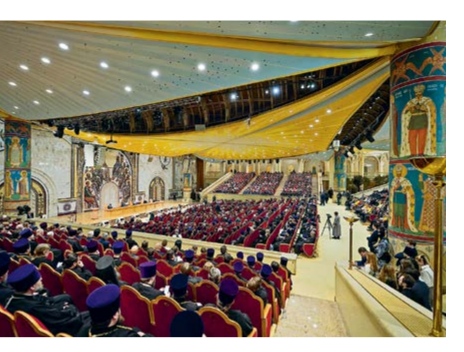
Перед пленарным заседанием будут круглые столы, их темы уже известны. Один круглый стол, который курируют Комитет Государственной Думы по просвещению и наш Синодальный отдел религиозного образования и катехизации, посвящен теме образования, образовательной системе, общеобразовательным и конфессиональным школам. Тема взаимодействия Церкви и общества раскрывается на соответствующем тематическом круглом столе, который готовят Синодальный отдел по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ и Комитет Государственной Думы по развитию гражданского общества, вопросам общественных и религиозных объединений. Традиционно Синодальный отдел по церковной благотворительности и социальному служению проводит соответствующий круглый стол совместно с Комитетом ГД по труду, социальной политике и делам ветеранов.

На предыдущих Чтениях Комитет Государственной Думы по международным делам провел круглый стол совместно с Отделом внешних церковных связей Московского Патриархата. Международная повестка — очень актуальный вопрос, потому что сегодня во взаимоотношения России с дружественными и недружественными государствами вплетены церковные отношения и отношения конкретных людей, принадлежащих разным религиозным традициям.

Это закрытые мероприятия, но на них приходят ведущие специалисты, яркие представители Русской Православной Церкви и иных конфессий, которые занимаются вопросами социальной работы, общественных отношений, международной политики, образования. Участвуют представители обеих палат Федерального Собрания — и Совета Федерации, и Государственной Думы. Это всегда предметный диалог высокого уровня, потому что темы, которые поднимаются, и решения, которые принимаются, потом в течение года отрабатывают и реализуют как депутаты-законодатели, так и представители Церкви и общества.

Апогеем Парламентских встреч является пленарное заседание, на котором к депутатам и обществу обращается Святейший Патриарх. Его слово ждут, оно всегда содержательно, ярко. Оно потом расходится на цитаты. О чем болит





сердце Святейшего, который несет ответственность перед Богом за всю Русскую Православную Церковь, который ведет диалог с самыми разными слоями общества и структурами государства? Как он в свете Божией правды видит, куда нужно двигаться сегодня кораблю Церкви, кораблю нашего общества? И он этим делится с людьми, принимающими законы, в рамках которых мы живем. Десятки, а может, уже и сотни законов, которые сегодня действуют в нашей стране, несут на себе отпечатки решений, благословений, проблематики, которую поднял Святейший Патриарх в своих выступлениях на Парламентских встречах.

Кроме Святейшего планируются также выступления спикера Государственной Думы В. В. Володина, представителей и руководителей депутатских фракций, объединений, партий. Партии, которые у нас существуют, законодатели, которые формируют правовое поле, проблемы и смыслы, которые открывает Святейший Патриарх, — в этом диалоге рождается ответ, куда нам идти, где находить решения тех или иных проблем. А в результате те вопросы, которые поднимались на прошлых и позапрошлых Чтениях, сегодня уже решены, отражены в законах и в жизни нашего общества.

Поэтому цель Парламентских встреч — поблагодарить за ту интенсивную работу, которая ведется в течение года парламентариями, обозначить самые болезненные точки, актуальные проблемы и подсказать пути их решения.

В 2025 году пройдут уже 33-и Рождественские чтения. Есть ли зримые ежегодные результаты по итогам форумов? На государственном, общественном или региональном **уровне?** 

Самый наглядный результат — наша сегодняшняя жизнь. Строятся храмы. Создаются семьи, которые состоят из папы, мамы и детей. В нашей Конституции закреплены основы семьи и есть указания на веру в Бога, переданную народу России предками (статья 671, часть 2). В школах приняты смыслообразующие программы, формирующие общественный иммунитет, который позволяет «изрыгать» то, что разрушает человека. Конечно, не все образовательные программы стали следствием Рождественских чтений. Есть и такие, которые мы категорически не приемлем и с которыми не соглашаемся. Например, мы смогли добиться удаления из школы «сексуального просвещения». Рождественские чтения — это площадка, которая не молчит.

Именно на Чтениях была выявлена проблема отсутствия специальной образовательной площадки для педагогов. Мы понимаем, что надо преподавать основы православия, основы православной культуры. У нас 40 тысяч общеобразовательных школ. Где и как передать смысл всем педагогам? Результатом позапрошлых Рождественских чтений стала работа по созданию образовательной площадки, которая называется «Клевер Лаборатория». Это сообщество учителей. Сегодня в нем состоят уже более 400 тысяч педагогов. Они приходят на площадку, чтобы повысить свою квалификацию и получить соответствующий диплом, взять материалы и подготовиться к урокам основ православной культуры или духовно-нравственной культуры народов России. Готовясь к урокам по литературе, светской этике, по мировой художественной культуре и другим, педагоги обращаются в «Клевер Лабораторию» за методическими материалами и сами делятся результатами своей педагогической практики. Четыреста тысяч — можно сказать, что это по десять учителей от каждой школы России. Сегодня они присутствуют в этом пространстве смыслов. И это один из ярких результатов Рождественских образовательных чтений.

Я думаю, что через год и число, и глубина усвоения смыслов в педагогическом сообществе изменятся в лучшую сторону. Как сказал один известный человек, войны выигрывают не полководцы, а школьные учителя и приходские священники. И все это начинается, распространяется на площадке Международных Рождественских образовательных чтений. Настоящий церковно-общественный ресурсный центр. Я благодарен Богу, что Он судил мне прикоснуться и в свое время погрузиться в Рождественские чтения, а сегодня работать над организацией их проведения.

К вопросу о «Клевер Лаборатории»: правильно ли я понимаю, что она призвана восполнять нехватку в школах преподавателей ОРКСЭ\*\*?

Речь скорее о недостатке квалификации преподавателей. Сегодня сложилась типичная ситуация, что в регионе учитель, который собирается преподавать основы православной культуры, говорит: я не готов, меня не учили, где мне научиться? И он идет в Институт развития образования в своем районе. Там его встречает такой же неподготовленный педагог, который учит учителей. Они проходят курс, наш учитель получает документ о повышении квалификации — но по сути ни понимания предмета, ни любви к нему у него нет, не сложилось. Что ему делать? Мы создали альтернативную образовательную площадку, на которую может бесплатно зайти педагог любого региона, зарегистрироваться. Площадка соответствует всем требованиям нашего законодательства, Роскомнадзора, имеет образовательную лицензию. Образовательные программы, которые мы реализуем, прошли государственную экспертизу и внесены в соответствующий государственный реестр.

Преподают лучшие преподаватели, которые сегодня работают в отрасли. Есть регионы, в которых преподавателей высокого уровня — докторов наук, кандидатов наук, богословов — не найти. Они есть на нашей площадке, и они абсолютно доступны. Наши педагоги активно вступили во взаимодействие в пространстве «Клевер Лаборатории», и это свидетельствует

Мы регулярно смотрим статистику портала: как часто люди заходят, сколько времени проводят у нас. какие разделы их интересуют. И мы обратили внимание, что у нас очень много коротких заходов. Человек проводит на площадке «Клевер Лаборатории» 45 секунд. Что он успевает за 45 секунд, зачем он зашел? Может, это боты? Ничего подобного. Это учитель, который перегружен уроками, проверками домашних заданий, подготовкой к занятиям. Он готовится к уроку по основам православной культуры. Ему нужно максимально быстро найти и подобрать все материалы. За 45 секунд он заходит, легко и быстро ориентируется на платформе, находит все нужное, скачивает и выходит. Короткое посещение свидетельствует о качественной работе портала.

Организация форума проходит в тесном сотрудничестве с государством. А какова роль государства в работе Чтений?

Огромная. Являясь председателем оргкомитета Международных Рождественских образовательных чтений, я свидетельствую, что в него входят и представители



<sup>\*\*</sup> ОРКСЭ — основы религиозной культуры и светской этики.

об актуальности и верности решений, которые принимались, когда мы ее создавали. Это не только образовательная площадка. Это огромное пространство для общения: здесь проходят семинары, лекции, выложен большой пласт методических материалов, которые помогают учителю подготовиться к уроку.





государственной власти: Правительства Российской Федерации, Администрации Президента, федеральные министры, руководители структур законодательной власти. Они не номинально числятся в оргкомитете: вместе с синодальными отделами они планируют работу по организации и проведению Чтений, по реализации тех запросов, наказов и посылов, которые прозвучали на прошлых Рождественских чтениях. Эти люди приходят и выступают вместе со Святейшим Патриархом в Государственном Кремлевском дворце, а затем в течение года плотно работают, взаимодействуя с Церковью, с обществом. Работа

не заканчивается после Чтений, она продолжается весь год.

Неотъемлемой процедурой Чтений является награждение победителей двух конкурсов: «За нравственный подвиг учителя» и «Красота Божьего мира». Первый для педагогов, второй — детский. Насколько поступающие на конкурсы будущего года работы пересекаются с темой Чтений? И поскольку многие из них уже приняты и рассмотрены, можно ли сказать в целом, чем озабочены педагоги и что общего есть в детских рисунках?

Конкурс «Красота Божьего мира» имеет четыре рубрики: это рисунок по основной тематике, православная икона, роспись по фарфору, рассказ. Сквозной нитью через рубрики проходит тема конкурса в этом году — 80-летие Победы в Великой Отечественной войне.

Через конкурс мы привлекаем внимание педагогов и детей к заявленной теме. Когда тема была посвящена преподобному Сергию Радонежскому, дети не просто рисовали картинки, на которых изображен человек с седой бородой. Они с ним знакомились: кто такой Сергий Радонежский? Почему он Радонежский? Почему ему уделено столько внимания? Что он сделал для нашей страны? Лично для меня? Когда тема конкурса была посвящена благоверному Александру Невскому, или Петру Первому, или выбору равноапостольного князя Владимира, то педагоги обсуждали с детьми суть сделанного ими цивилизационного выбора и то, как он влияет сегодня на нашу действительность. Детские рисунки отражают глубину проработки темы педагогами. Они не копируют иллюстрации из известных книжек или из интернета. Это результаты полноценной педагогической работы: рассказов о важных событиях, изучения личности героев, осмысления их мотивации в конкретных событиях. В этом году мы говорим о Победе в Великой Отечественной войне, и мы ожидаем, что педагоги расскажут не только о периодизации войны и датах сражений, но и о подвиге нашего народа, о подвиге конкретных людей, и мы увидим в рисунках наших детей творцов той исторической Победы — героев и личностей.

Рисунков поступает огромное количество, и самое тяжелое для конкурсной комиссии — выбрать победителей, когда столы устелены

сотнями работ, а нужно выбрать единицы. Сердце разрывается, потому что каждая работа — это огромный труд педагога и ребенка, это искренность, непосредственность, и от того, как будет сделан выбор, зависит судьба человека. Столько позитива, столько добра встречаешь на этих рисунках... Трудно где-то еще почерпнуть это сегодня в таком количестве, но очень важно, чтобы работа была сделана ребенком собственноручно.

Что касается конкурса «За нравственный подвиг учителя», то роль педагога трудно переоценить. Каков учитель, таков будет и ученик. Наш учительский конкурс призван выявлять и поощрять педагогов, которые не просто исполняют свои обязанности, а горят сердцем, имеют выдающиеся творческие педагогические достижения. На этот конкурс «заявляются» именно такие педагоги. Их педагогические работы направлены на духовное просвещение детей и молодежи. Как правило, каждая работа — результат десятилетий труда самого учителя. Берешь часто книгу или конспект, которые представлены на конкурс, а там описывается работа за пять, за семь, за десять лет. Есть работы, которые отражают воспитательный процесс ребенка за все время его учебы в школе, с момента, как он зашел в первый класс, до выпуска в одиннадцатом. Многие из них представляют удивительные исторические, культурные, духовные места нашей страны, и все они — профессионально сделанные педагогические системы по раскрытию перед детьми богатства, многообразия нашей страны, нашей культуры, нашей Церкви, по донесению высоких смыслов до чистых юных сердец. Сделать это механически невозможно, это действительно огромный труд, это огромный нравственный подвиг. Тем более мы понимаем, что сегодня педагог за свою работу получает очень скромные деньги. Это действительно подвиг сделать профессиональную титаническую работу, не рассчитывая получить за нее материальную награду. И как приятно видеть этих педагогов-победителей на Рождественских чтениях в Совете Федерации или в Государственной Думе, когда они получают награду из рук Святейшего Патриарха. Это, конечно, признание огромного труда и подвига, который совершает каждый учитель.

Как председатель оргкомитета, насколько часто вы взаимодействуете с председателем Чтений, Святейшим Патриархом? Каково его отношение к форуму, что он говорит о нем в частных беседах? Насколько Святейший определяет его содержание?

Святейший Патриарх очень глубоко погружается во все вопросы, которые перед ним возникают. И проведение такого форума, как Рождественские чтения, глубоко для него важно. Его Святейшество очень трепетно и внимательно относится к выбору темы, которой будет посвящен форум. Мне довелось уже в четвертый раз принимать участие в этой дискуссии, и это всегда интрига, тайна. Представители 18 направлений, 18 синодальных структур готовят свои предложения. Затем на заседании Высшего Церковного Совета Святейший Патриарх и члены Совета подробно знакомятся с каждой из заявленных тем, анализируют ее, делают короткий список, а потом из него синтезируют ту тему, которую в результате утверждает Священный Синод. Поэтому каждая тема глубоко воспринята Святейшим Патриархом, пропущена им через себя. Далее Предстоятель знакомится с результатами работы организационного комитета на разных этапах подготовки. Он утверждает даты открытия различных мероприятий, Парламентских чтений, заседаний секций.

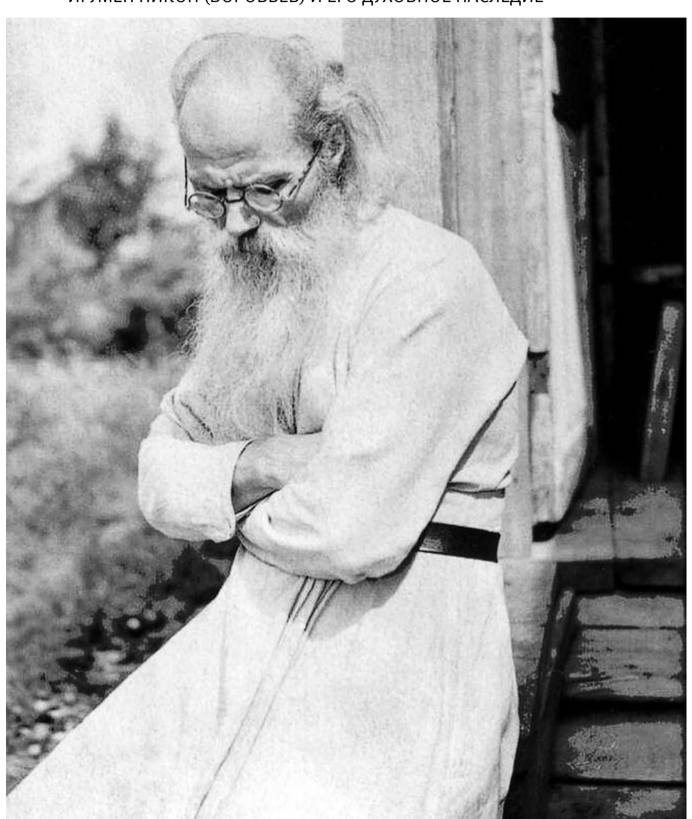
Святейший Патриарх много внимания уделяет тому, что сказать на пленарном заседании при открытии Чтений, когда он обращается в начале этого заседания с докладом, а также когда произносит слово по его итогам. Мы всегда с нетерпением ждем речи Святейшего. Даже понимая, что он скажет что-то согласно тематике Чтений, удивляешься тому, что наш Первосвятитель черпает из своего сердца, ума, опыта. С одной стороны, в его докладе отражена боль, которую он несет за каждого человека, епархию, храм. С другой — решение, которое Святейший Владыка предлагает, свидетельствует о том, что он отец, который заботится о своих детях, о Церкви. Я бы так сказал: если хотите услышать главное наставление на год, перечитайте обращение Святейшего Патриарха на Рождественских чтениях, и вы услышите ответ, как жить. Я этому свидетель.

Беседовал диакон Александр ЧЕРЕПЕНИН

А. И. ОСИПОВ

# Даруй мне всю жизнь служить Тебе!..

ИГУМЕН НИКОН (ВОРОБЬЕВ) И ЕГО ДУХОВНОЕ НАСЛЕДИЕ



...Подобно Царство Небесное купцу, ищущему хороших жемчужин, который, найдя одну драгоценную жемчужину, пошел и продал все, что имел, и купил ее.

Мф. 13, 45-46

Поминая наставников наших, более всего следует говорить об их вере, трудах и подвигах в искании Царства Божия, чтобы, взирая на кончину их жизни, подражать вере их (Евр. 13, 7).

Прошло 130 лет со дня рождения и более полувека после кончины подвижника веры игумена Никона (Воробьева; 1894–1963). Монах, священнослужитель, узник сталинских лагерей, духовный писатель, отец Никон оставил богатое эпистолярное наследие. Многие его рассуждения опередили свое время и не теряют актуальности и сегодня.

#### Детство

Игумен Никон (в миру Николай Николаевич Воробьев) родился 22 мая 1894 года в крестьянской семье в селе Микшино Бежецкого уезда Тверской губернии. В детстве он, кажется, ничем не отличался от своих братьев (в семье было шестеро детей)<sup>1</sup>, разве только особой честностью и удивительной сердечностью, жалостью ко всем. Эти черты были свойственны ему и во взрослой жизни.

В дом родителей Николая Николаевича часто приходил местный юродивый, которого звали Ванька-малый. Однажды он вдруг неожиданно указал на семилетнего Колю и сказал: «Это монах, монах». Через 30 лет так и произошло!

Ванька-малый был не простым человеком. Игумен Никон рассказывал, как однажды они, мальчишки, спросили его: «Ванька, а почему ты дурак?» На что тот ответил: «Потому что Псалтирь на гармошку променял». Лишь позже поняли, какой глубокий смысл был в его ответе, указывающем на духовное состояние нашего народа. В другой раз он, подойдя к их матери Агафье и сложив руки воображаемой трубочкой, проиграл: «Дуру-дара, дуру-дара в Таганроге жизнь скончала». В то время, говорил отец Никон, никто из нас даже не слыхал о таком городе. Но в 1930-е она действительно переехала к сыну Василию в Таганрог и там скончалась.

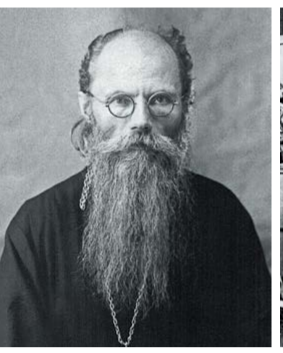
Семья, из которой вышел игумен Никон, была православной. Но вера эта, как и у большинства крестьян, носила в основном обрядовый характер. Знания о христианстве были самые

поверхностные. Приходская школа формальным, строго по учебнику сухим преподаванием Священного Писания и Закона Божия вызывала протест и приводила к тому, что эти уроки, по словам отца Никона, нередко «превращались в часы острот и кощунств».

Коля среди братьев и своих друзей выделялся не только замечательными способностями и разносторонними талантами. Он с юных лет не находил себе покоя, ища ответа на вопросы: для чего рождается человек и неминуемо умирает, в чем смысл его жизни, кому он нужен? И эти вопросы носили у него не отвлеченный характер, исходили не из праздного любопытства, а захватывали всю его душу.

#### В поисках истины

Поступая в училище, юноша был уверен, что науки откроют ему все тайны и смыслы человеческой жизни. Однако, проучившись несколько лет, увидел, что в естествознании волновавший его вопрос вообще не стоит и наука этой проблемой не занимается. Впоследствии он писал: «Наука — ложь, когда ее данные принимают как нечто абсолютное, ибо завтрашняя наука будет отрицать сегодняшнюю; искусство — сознательная фальсификация по большей части; политика всегда была полна обмана, лжи, преступления, здесь все надо понимать наоборот; а то, что называют "жизнью", — суета сует, всяческая суета, а главное — ужасная мелочность, пустота, ложь и ложь без конца. Словом, "эпоха лжи", царство князя мира сего».







Так наука отошла у него на второй план. Разочаровавшись в ней, он не опустил руки и в старших классах самым серьезным образом обратился к истории философии, начиная с древнегреческой, параллельно изучая древнегреческий язык. К своему великому сожалению, он и здесь, даже у великих греческих мыслителей, вместо ожидаемого единого твердого ответа на вопрос о смысле жизни нашел лишь различные, хотя по-своему интересные, рассуждения и идеи. А где же истина и есть ли она?

Обратившись затем к европейской философской мысли, чтобы более точно понимать мысли Канта, Гегеля, Ницше, Бергсона, неплохо освоил немецкий и французский языки, но, по существу, ничего нового, серьезного у них не нашел.

В училище, в надежде встретить, что искала душа, он много читал классиков русской и зарубежной литературы. А чтобы заработать на пропитание и одежду, давал уроки и писал сочинения отстающим богатым сокурсникам, ночами делал переводы — из дома ему никакой помощи не было.

Чем шире становился круг познаний, тем более он убеждался, что ни наука, ни философия, на которые возлагал столько надежд, не приблизили его к пониманию: «Зачем живет человек? Для вечной смерти? Значит, добро и зло, любовь и ненависть, истина и ложь, радость и страдания — все это только бессмысленный миг ощущений тела? И все? Какая дьявольская nycmoma!»

«Изучение философии, — говорил он в конце жизни, — показало, что каждый философ считал, что он нашел истину. Но сколько их, философов, было? А истина одна. И душа стремилась к другому. Философия — это суррогат, все равно что вместо хлеба давать жевать резину. Питайся этой резиной, но сыт будешь ли?»<sup>2</sup>

#### Разочарование в науках

В 1914 году, двадцати лет, Николай с отличием оканчивает реальное училище, так и не получив ответа на свой главный вопрос. Однако, разуверившись и в науке, и в философии, он предпринимает еще одну попытку — отыскать решение в Психоневрологическом институте в Петрограде.

И здесь его постигает уже не просто разочарование, но ощущение полной катастрофы. В программе института, оказывается, вообще нет дисциплины, занимающейся вопросами смысла жизни. Позже отец Никон говорил: «Я увидел: психология, психиатрия изучают вовсе не человека, не душу, а "кожу": настроения, переживания, ощущения, неврозы, стрессы и другие психические состояния и болезни. Они рассматривают только телесную сторону человека и даже не имеют понятия о душе как особой субстанции. Какой-то полный материализм. Такая чепуха, что это также оттолкнуло меня. Стало просто невыносимо». Окончив первый курс, Николай ушел из института.

За год до смерти он писал об этом: «Я на днях прочел, правда бегло очень, "Братья Карамазовы". Вот где раскрывается душа человеческая! Какой жалкой пародией кажется научная психология перед психологией Достоевского. Я когда-то был настолько наивен, что хотел познать душу, изучая курсы психологии. Сколько глупостей делаешь в молодости, когда нет у тебя руководителя. Я действительно был как в лесу. Князь мира сего так ослепляет людей, что слепые ходят ощупью, а потому постоянно попадают из одной лужи в другую».

Вернувшись из института летом 1915 года в Вышний Волочёк, он однажды поздно вечером, размышляя о своих безуспешных исканиях, вдруг ощутил состояние полной безысходности. Наступил серьезный духовный кризис. Состояние было столь тяжелым, что начала даже приходить мысль о самоубийстве.

И неожиданно в сознании промелькнуло как молния: а что, если действительно есть Бог? Должен же Он открыться! И юноша, неверующий, от всей глубины своего существа в отчаянии воскликнул: «Господи, если Ты есть, то откройся мне! Я ищу Тебя не для каких-нибудь земных, корыстных целей. Мне одно только надо: есть Ты или нет Тебя?»

#### Божественное откровение

И... Господь открылся.

«Невозможно передать, — говорил отец Никон, — то действие благодати, которое убеждает в существовании Бога с силой и очевидностью, не оставляющей ни малейшего сомнения у человека. Господь открывается так, как, скажем, после мрачной тучи вдруг просияет солнышко: ты уже не сомневаешься, солнце это или фонарь кто-нибудь зажег. Так Господь открылся мне, что я припал к земле со словами: "Господи, слава Тебе, благодарю Тебя! Даруй мне всю жизнь служить Тебе! Пусть все скорби, все страдания, какие есть на земле, сойдут на меня, — даруй мне все пережить, только не отпасть от Тебя, не лишиться Тебя"».

Долго ли продолжалось это состояние — час, два... — он точно не помнил. Но когда поднялся с колен, то услышал мощные, размеренные, уходящие в бесконечность удары церковного

колокола. В первый момент он не придал этому значения, полагая, что звонят в монастыре, который был неподалеку. Но звон не прекращался, хотя было уже за полночь.

Потом он узнал, что многим во время подобных Божественных откровений Господь являет и внешние знаки Своего присутствия для большего удостоверения.

Так открыл Себя Бог тому, кто искал Его всеми силами своей души, и дал вкусить и увидеть, что Он **éсть** и что Он **бла́г**.

\*\*\*

Вот что рассказал отец Никон о своей жизни после этого откровения.

«И когда человек вот так придет, припадет ко Господу: "Господи, сам я ничего не знаю (на самом деле, что мы знаем?), делай со мной что хочешь, только спаси", — тогда в дальнейшем уже Господь ведет человека сложным путем, очень сложным. Я был поражен, когда после такого откровения Божия вошел в церковь. И раньше ведь приходилось: и дома заставляли ходить, и в средней школе нас водили в церковь. Но что там? Стоял как столб, не интересовался, занимался своими мыслями, и все.

Но когда после обращения сердце немного открылось, то в храме первое, что мне вспомнилось, — это предание о послах князя Владимира, которые, когда вошли в греческую церковь, уже не знали, где находятся: на земле или на небе. И вот первое ощущение в церкви после пережитого состояния, что человек — не на земле, что Церковь — не земля, это кусочек неба. Какая радость была слышать: "Тосподи, помилуй!" Это просто неимоверно действовало на сердце: все богослужение, постоянное воспоминание имени Божия в разных формах, песнопениях, чтениях. Это вызывало какое-то восхищение, радость, насыщало...»

После этого Николай снял комнатку в частном доме. И Господь повел его. «Повел так, что я после этого года два в Волочке жил, занимался с книгами, молился дома». Эти два года жизни (1915–1917) были у него временем «горения сердца» (ср. Лк. 24, 32), настоящего подвижничества.

За тонкой перегородкой — пляски, пение, смех, игры молодежи, там веселились. Приглашали и его. Но он не видел и не слышал того, что делалось вокруг.



Здесь он впервые по существу познакомился с Евангелием, с творениями святых отцов. «И только у святых отцов и в Евангелии я нашел действительно ценное. Когда человек начнет бороться с собой, будет стремиться идти путем евангельским, то ему святые отцы сделаются необходимыми и своими, родными. Святой отец — уже родной учитель, который говорит душе твоей, и она воспринимает это с радостью, утешается. Как тоску, уныние, рвоту вызывали эти философии и всякие сектантские гадости, так, наоборот, как к родной матери приходил к отцам. Они меня утешали, вразумляли, питали.

Потом [в 1917 году] Господь дал мысль поступить в Московскую духовную академию. Это много для меня значило», особенно лекции отца Павла Флоренского. Но через год академия закрылась.

«Затем Господь устроил так, что я еще несколько лет мог пробыть в Сосновицах [Тверская губерния] один, в уединении». Здесь он преподавал в средней школе математику, имея небольшое количество часов. Однако после того, как отказался подчиниться распоряжению преподавать в самый день Пасхи, его уволили.

#### Переезд в Москву, начало служения

В 1925 году Николай Николаевич переехал в Москву, устроился псаломщиком в Борисоглебском храме (не сохранился). Близко сошелся с настоятелем храма священником Николаем Семеняко (в монашестве Феофаном; † 1937), которого вскоре возвели во епископа и направили в Минск, куда они уехали вместе.

В Минске 5 апреля (по н. ст.) 1930 года, в Вербное воскресенье, епископ Минский Феофан совершил монашеский постриг Николая Николаевича. Он получил имя в честь игумена Радонежского Никона, ученика преподобного Сергия. Через день отец Никон был рукоположен во иеродиакона. А на второй день Рождества Христова 1932 года — во иеромонаха тем же епископом.

Можно только преклониться перед силой веры и ревности по Христу тех немногих верных Ему, которые оказались способными в то лютое время гонений на Церковь пойти на такой шаг. Это был прямой путь на Голгофу.

#### Арест и ссылка

Пятого апреля (по н. ст.) 1933 года отец Никон был арестован и сослан в Сибирь на пять лет строить будущий Комсомольск-на-Амуре. О том, что там перенесли заключенные, невозможно без содрогания слушать, читать, вспоминать. После освобождения отец Никон почти ничего не рассказывал — за ним была непрерывная слежка. Лишь в письме от 5/IV 1962 года он поделился воспоминанием об этом периоде своей жизни:

«Сегодня, [как и] 5/IV — 30 г., было Вербное воскресенье. Я получил новое имя. А через три года, тоже 5/IV — 33 г., я был verhaften [нем. "арестован"]. Это было действительно отречение от всего. Наше поколение (их уже мало в живых) буквально было навозом для будущих родов. Потомки наши не смогут никогда понять, что пережито было нами. Достойное по делам нашим восприняли. Что-то вы воспримете? А едва ли вы лучше нас. Да избавит вас Господь от нашей участи!»

В 1937 году священник был освобожден из лагеря, и его с риском для себя принял в Вышнем Волочке в свой дом<sup>3</sup> отец его товарища по реальному училищу, очень авторитетный в городе хирург Михаил Львович Сергиевский (1872-1955; вечная ему память!). Его самоотверженное заступничество неоднократно спасало отца Никона от последующих арестов.

При доме была усадьба площадью более гектара. На ней священник своими руками

посадил огромный фруктовый сад с разными плодовыми и огородными культурами. Объем работ, выполненный им, поражает.

#### Обращение в веру семьи Сергиевских

Но неизмеримо большие трудности пришлось отцу Никону пережить при взаимодействии с женой хирурга Александрой Ефимовной и ее сестрой Еленой, тоже врачами. Обе они были убежденными атеистками и в открытой, часто саркастической форме выражали свое отношение и к христианству, и к монахуприслуге. Здесь иеромонаху Никону пришлось пройти еще один суровый курс науки терпения, который оказался спасительным для обеих сестер. Об этом говорит следующая замечательная запись в дневнике Елены Ефимовны:

«30 мая 1940 года. Еще после смерти сестры, Александры Ефимовны, явилось у меня желание описать ее болезнь и смерть и то, что она частично открывала нам о себе. Пусть то, что я расскажу, послужит во славу Божию.

Сестра моя была неверующая всю свою жизнь. Идеи сестры насчет веры, Бога и религии были типичны для интеллигента ее времени. Она относилась нетерпимо ко всему, что касалось религии, и возражения ее часто носили циничный характер. В эти годы в нашем доме жил Николай Николаевич (отец Никон). Я всегда страдала от ее тона и не любила, когда Николай Николаевич затрагивал эти вопросы. Любимым возражением сестры на все доводы Николая Николаевича были слова: "Написать-то все можно, все книги о духовном содержат одно вранье, которое только бумага терпит".

Она безнадежно заболела (рак желудка) и не переставала глумиться над верой, стала очень раздражительной, потеряла сон, аппетит и слегла в постель... Николай Николаевич провел электрозвонок к ее изголовью. Он сидел по ночам в комнате больной.

Приехала из Ленинграда жена старшего сына больной — Е. В., но она недолго погостила. Ей больная рассказывала о своем видении. Видела она, как в комнату вошли семь старцев, одетые в схиму. Они окружили ее с любовью и доброжелательством и сказали: "Пусть она его молитвами увидит свет!" Николай Николаевич запретил говорить "его молитвами",

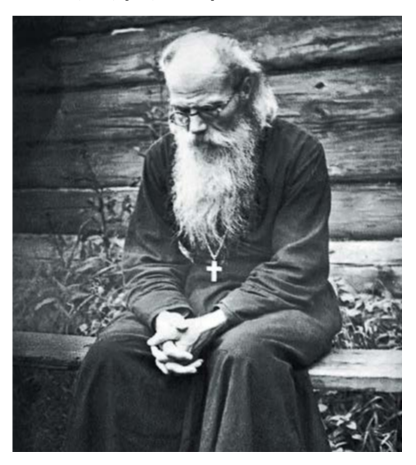
а Е. В. утверждала, что больная говорила именно так. Это явление повторилось несколько раз.

Тогда больная сестра обратилась к Н. Н. с просьбой об исповеди и Причастии.

Она не говела сорок лет. Просьбу больной Н. Н. выполнил сам, и видения прекратились. В душе больной совершился перелом: она стала добра и кротка со всеми. Стала ласкова. Эта перемена чрезвычайно поразила домашних и всех знавших ее.

Н. Н. рассказывал, что после Причастия она рассуждала с ним о том, что если бы это галлюцинации были, то почему же они сразу прекратились после Причастия Святых Таин и повторялись несколько раз до него? Ум ее работал до последнего вздоха...»

О самой Елене Ефимовне отец Никон рассказывал неоднократно. Он говорил, что она, уверовав, так каялась, как еще никто в его священнической практике. Это было стенание из глубины души. Она стала такой ревностной христианкой, что приняла монашеский постриг с именем Серафима. Когда в 1950 году она скончалась, то ее, врача, как в те времена было



У Вознесенской церкви Гжатска



принято, хоронили торжественно, но никто не знал, что под подушкой в гробу лежали мантия, параман и четки.

13/X 1950 года батюшка писал: «...вчера вернулся из Волочка. Там умерла Елена Ефимовна, которую знает мать Валентина, меня вызвали телеграммой. Я ей обещал похоронить ее и обещание исполнил. Она много доброго сделала для меня. Прошу всех поминать ее».

#### Служения отца Никона

С открытием церквей отец Никон сразу приступил к священнослужению. В 1944 году он был назначен настоятелем Благовещенского храма города Козельска Калужской области. Он жил в маленькой комнатушке (5–6 кв. м), отгороженной тесовой перегородкой, в доме у монахинь, которые перебрались сюда после закрытия монастыря в селе Шамордино, расположенном в 18 километрах от Козельска.

Приступив к священнослужению, отец Никон стал усиленно искать религиозную литературу, которая еще оставалась в некоторых семьях. Так собралась библиотечка богослужебных, богословских и даже религиознофилософских книг. Особенно ревностно он искал и покупал («за любые деньги») творения святителя Игнатия (Брянчанинова).

В 1948 году, после серии переназначений с прихода на приход, его направили в Вознесенский храм города Гжатска (сегодня Гагарин). Сюда он приехал, имея старую зимнюю рясу одного оптинского иеромонаха, поношенный теплый подрясник, который через некоторое время сжег ввиду полной его ветхости, летнюю рясу с двумя-тремя летними подрясниками и несколько алюминиевых ложек и вилок. Это было все его имущество. Позже он перевез сюда из Козельска свою библиотеку.

В Гжатске до назначения отца Никона Литургия совершалась только по воскресным дням и большим праздникам. Он ввел ее также в среду, пятницу и субботу. При этом часто проповедовал, иногда даже в будни. Его проповеди всегда производили большое впечатление, что было одной из главных причин гонений на него со стороны властей и переводов с одного прихода на другой. В проповедях он часто цитировал святых отцов, призывал к покаянию, внимательной молитве, снисхождению к недостаткам и грехам ближних, взаимному прощению.

К богослужению отец Никон относился очень внимательно, запрещал неразборчивое чтение канонов, стихир, молитв, особенно во время крещений, отпеваний, панихид, когда приходили и невоцерковленные люди. Однажды даже остановил виртуозное чтение

шестопсалмия заезжим *артистом*. Не любил концертное, громкое пение.

Мог приостановить службу, если громко плакал, шумел ребенок, и просил выйти. Не позволял детям бегать по храму, объяснял, что ребенок, которого не приучают к благоговейному поведению в храме, едва ли сможет стать христианином, хотя бы его и причащали постоянно.

Игумен Никон и дома, и в городе, в том числе в Москве, и даже работая в огороде, всегда был в подряснике, но никогда не одевал монашеской мантии, клобука. Он говорил, что эта форма естественна в монашеской обители, на приходе же она делает монаха «иконой», предметом нездорового почитания, вредного и ему, и всем. У многих верующих, говорил он, и само Православие нередко сводится к внешней обрядности.

Постоянным занятием игумена Никона было чтение святых отцов, ими он жил, их словами объяснял евангельские и апостольские чтения, истины христианской веры и жизни. Иногда читал некоторые богословские, религиозно-философские сочинения, которые привозил кто-либо, изредка художественную литературу, например Ф. М. Достоевского.

Отец Никон предупреждал: «Хорошо, что у нас граница закрыта. Это великая милость Божия к нашему народу. Нас бы завалили (особенно Америка) дьявольской, сатанинской

и сектантской литературой, а русские люди очень падки на все заграничное и окончательно погибли бы». Теперь приходится убеждаться в справедливости этих слов.

Особенно много и тщательно изучал он творения святителя Игнатия (Брянчанинова), которого настоятельно рекомендовал всем как лучшего духовного наставника нашего времени. И часто повторял его мысль, что верное понимание Священного Писания и духовной жизни находим только в согласном учении святых отцов, а не в разного рода умствованиях богословов, тем более католических и протестантских.

Некоторым давал читать творения древних отцов, которые имелись у него в библиотеке: аввы Дорофея, Иоанна Златоуста, Иоанна Лествичника, Марка Подвижника, Варсонофия Великого и др.

#### Наставления игумена Никона

Постоянно призывал он к молитве, особенно обращая внимание на то, ка́к нужно молиться: «Человек должен в каждой молитве, как бы он ни вдохновился, какое бы восхищение в молитве Господь ни дал человеку, он должен молиться в основе как мытарь: "Боже, будь милостив мне, грешному". К этому искренно надо прийти, и из этого состояния должна исходить всякая наша молитва. Это и есть начальное смирение, именно начальное.

Храм Вознесения Господня в Гжатске



Благовещенский собор, г. Козельск



Отсюда исходит еще другое, о чем я должен сказать как о самом важном. Человеку необходимо почувствовать не умом и не только сердцем, а всем своим существом, с головы до пят, непостижимую ни для человеков, ни для ангелов любовь Божию. Он должен благодарить Бога, славословить Его, преклоняться пред Ним, пред Господом, за Его великую милость и любовь. Он должен бы желать не только быть распятым рядом с Ним и перенести все, но быть растерзанным на куски, и не только растерзанным, а терзаемым всю жизнь. Вот как он должен себя чувствовать. А мы, окаянные, не можем и малейшей скорби терпеть, даже самой малейшей.

Поэтому первыми словами молитвы и поставлены Церковью слова "Слава Тебе, Боже наш, слава Тебе", то есть: слава, благодарение Тебе, Господи, за Твою милость, за Твою любовь, за снисхождение, за то, что Ты, Господь, Творец вселенной, пред Которым трепещут все ангелы, снизошел до того, что позволяещь нам называть Тебя своим Господом и обращаться к Тебе, молиться Тебе».

Игумен Никон говорил, что в тюрьмах, несправедливостях, в гонениях от власти и собратий, в болезнях, в самых трудных обстоятельствах жизни он всегда находил утешение и радость в молитве Иисусовой. Поэтому часто повторял слова святителя Игнатия (Брянчани-

нова): «Всем христианам можно и должно заниматься молитвою Иисусовою с целью покаяния и призывания Господа на помощь»<sup>4</sup>.

Эта молитва была постоянной у отца Никона, что неожиданно открылось всем. Однажды он так угорел в бане, что потерял сознание. И когда его несли на носилках, то окружающие с удивлением услышали, как он, не приходя в себя, непрерывно произносит молитву «Господи, Иисусе Христе, помилуй мя». Особенно поражены были медработники скорой помощи.

#### Духовное завещание игумена Никона

За десять дней до своей кончины он из последних сил говорил с собравшимися о том тяжелом заблуждении в духовной жизни, которое некогда испытал сам и от которого предостерегал каждого, делясь воспоминанием в качестве «психологической иллюстрации духовной жизни из уст уже умирающего человека» в надежде, что это, «может быть, кому-то послужит на пользу».

«И там [в Сосновицах] жил по подвижнически: ел кусок хлеба, тарелку пустых щей. Картошки тогда не было почти. И при этой, так сказать, настоящей подвижнической жизни (теперь можно все сказать) я весь день находился в молитве — в молитве находился и в посте. И вот тут-то я понял духовную жизнь, внутреннее состояние, Господь открыл действие в сердце молитвы.

Я думал, что Господь и далее устроит меня куда-нибудь в деревню, в какой-нибудь домишкоразвалюшку, где я мог бы продолжать такую же жизнь. Хлеба мне было вот, с пол-ладони достаточно, пять картофелин (я уже привык) — и все.

Но Господь не устроил этого!

Кажется, почему бы? А для меня понятно. Потому что в самой глубине души вырастало мнение о себе: вот как я подвижнически живу, уже понимаю сердечную молитву. А какое это понятие? Это одна миллиардная доля того, что переживали святые отцы. Я говорю вам, чтобы вы немножко поняли.

И вместо такого уединения Господь устроил так, что я в самую грязь попал, чтобы я вывалялся в ней, понял, что я сам ничто, и припал бы к Господу и сказал: "Господи, Господи, что я? Только Ты наш Спаситель".

Я познал, что Господь так устраивает потому, что нужно человеку смириться. Кажется, ясно? Но вот совсем-то для человека и не ясно это, оказывается. После этого принял монашество, был в лагере, вернулся — и все равно привез высокое мнение».

Этот глубокий самоанализ, вскрывающий важнейшее препятствие на пути духовной жизни человека, искренне стремящегося стать ревностным христианином, может оказаться актуальной наукой для весьма многих. Подвиги, монашество, служение ближним, даже страдания за веру, если все это не приводит к смирению, познанию того, «что я сам ничто», если не очищает души от главной и самой губительной страсти — гордости, высокого мнения о себе, то оно не только бесполезно, но и может стать гибельным для человека.

Об этом игумен Никон постоянно говорил и писал⁵, приводя нередко слова святого Исаака Сирина: «без смирения и дела бесполезны, даже



уготовляют нам много худого»<sup>6</sup>; «Воздаяние бывает не добродетели и не труду ради нее, но рождающемуся от них смирению. Если же оно утрачено, то первые будут напрасны»<sup>7</sup>.

В своем Завещании он кратко напоминает о самом насущном в христианской жизни: «Очень прошу всех родных и близких твердо держаться православной христианской веры и прилагать до смерти все усилия ко спасению души через исполнение евангельских заповедей и частого... исповедания грехов и причащения. В течение моей жизни я находил утешение в самых тяжких обстоятельствах и искушениях лютых — в вере в Господа Иисуса Христа и в молитве.

Прошу жалеть и любить друг друга, помогать взаимно в материальной и духовной нужде. Где мир и любовь — там Бог, там радость и спасение, а вражда и зависть от диавола.

Спасайтесь.

И. Никон. 13 августа 1963 года».

Его младшими братьями были: Александр (1895–1988), Михаил (1899–1982), Василий (1903–1961), Владимир (1906–1985). Старший брат Иван скончался в отрочестве.

Здесь и далее цитируется с магнитофонной записи.

Он еще цел и находится на улице Островская линия. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Игнатий (Брянчанинов), свт. Творения. М.: Паломник, 2014. Т. 2. С. 190.

Его письма переиздавались множество раз в разных форматах на русском и иностранных языках под разными названиями:
Никон (Воробьев), игумен. Нам оставлено покаяние. М., 2010.
Внимай себе: Сб. писем. М., 2010. Как жить сегодня. М., 2011. О началах

жизни. М., 2013.

Письма о духовной жизни. М., 2013.

Духовный азбуковник. Путь ко спасению — покаяние. М., 2017. Переводы (см. сайт alexey-osipov.ru):

на английский: Orthodox Spiritual Letters by Igumen Nikon Vorobiev; на немецкий: Orthodoxe spirituelle Buchstaben von Hegumen Nikon (Worobjow); на французский: *Higoumene Nikon Vorobiev*. Lettres spirituelles. Paris, 2015.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Исаак Сирин, св. Слова подвижнические. М., 1848. Сл. 46. С. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Там же. Сл. 34. С. 217.

# Стяг со Спасом

О ПРИСВОЕНИИ ИМЕН СВЯТЫХ ПОДРАЗДЕЛЕНИЯМ РОССИЙСКОЙ АРМИИ



В ходе специальной военной операции (СВО) в Вооруженных силах России некоторые боевые подразделения стали именоваться именами святых. Инициатива пошла от военнослужащих донецкого направления. Сейчас таких подразделений более тридцати пяти. Как правило, у них есть свой храм, часовня или молитвенная комната и к ним чаще, чем в другие батальоны, приезжают священники. А это значит, что проводятся регулярные богослужения и у бойцов есть возможность участвовать в таинствах. Командиры отмечают, что к служащим в таких подразделениях приходит особое осознание смысла воинского долга и жертвенности, повышаются воинская дисциплина, боеспособность и взаимовыручка. У кого и как родилась эта инициатива, что думают о ней офицеры и бойцы и почему для них важно присутствие священника, узнал корреспондент «Журнала Московской Патриархии».

#### «уреноп «Японец»

У бойцов из подразделений, взявших имена святых, разное отношение к вере. Есть те, кого можно увидеть на богослужении в воинском храме, они получают благословение у священника, идя на боевое задание, и стараются чаще причащаться. А есть и такие, которые пока не спешат в храм. Но то, что у них появился небесный покровитель, все равно рождает в их душах гордость, и они все чаще задумываются о Боге, в том или ином качестве ощущая Его незримое присутствие в своей жизни.

На плече бойца с позывным «Гулливер» шеврон с изображением святого Димитрия Донского.

- То, что наш батальон носит имя святого князя, придает ребятам внутреннюю силу, говорит он. Они идут на задание с верой, что по молитвам к святому Димитрию он защитит и укрепит в бою.
- Я чувствую над нами покров святого архангела Гавриила, его благословение. Думаю, что именно с этим связано небольшое число наших потерь, хотя мы участвовали в сложных боевых операциях, признается боец с позывным «Барс» из батальона архангела Гавриила.
- Решение о том, чтобы именоваться в честь святого архангела Михаила, принимали всем батальоном. Мы не ждем, что он решит за нас все задачи, но верим, что он нам в этом поможет, объясняет комбат батальона в честь архангела Михаила с позывным «Алфавит».

Но от кого, когда и почему на CBO пошла инициатива давать воинским подразделениям имена святых?

— Эта идея родилась у высокопоставленного офицера из ДНР с позывным «Японец», — начинает рассказ военный корреспондент телеканала «Спас» Андрей Афанасьев.

Случилось так, что командование одного из батальонов, собранного из мобилизованных резервистов Донецкой Народной Республики, столкнулось с массовым отказом выполнять боевые задачи (на военном языке таких бойцов называют пятисотыми). Командир предложил отправить их на гауптвахту, но Японец возразил: «Тогда завтра пятисотых станет больше. Потому что там кормят, тепло и не убивают». И начал проводить с ними «профилактические беседы». Японец не принуждал, не наказывал, не запу-



гивал, а просто говорил о чести, о совести, но в первую очередь — о Боге. Ведь боец должен не только понимать, во имя чего рискует своей жизнью и здоровьем, но и почему убивает противника. Это и старался объяснить Японец.

Он рассказывал о своих боевых заданиях, показывал иконки святых, которым молился, делился духовным опытом, как в минуты душевного смятения молитва этим святым укрепила его дух и помогла не только выжить, но и выполнить боевое задание. В итоге все 196 человек, с кем он поговорил, вернулись в строй. А Японцу окончательно стало ясно, что для поднятия воинского духа бойцам нужно прикоснуться к своим духовными истокам, то есть к православной вере.

— Ведь если им объяснить исторический и духовный контекст, воссоздать всю полноту картины — что предшествовало настоящему конфликту и почему важно победить, то они действительно начинают больше понимать. А рассказать об этом может лучше всего священник, — заключает Андрей Афанасьев.

Поэтому Японец обрадовался, когда к нему приехал директор ТК «Спас» Борис Корчевников, небезосновательно полагая, что телеканал поможет в поиске духовенства для окормления военнослужащих. Как глубоко верующий

человек, он хорошо понимал, что молитва, таинства, общение со священником, беседы по-настоящему укрепляют дух и помогают побороть страх. Вскоре бойцы убедились, с кем воют на самом деле, когда стали известны факты бесчеловечного отношения к пленным, а в захваченных расположениях противника обнаруживали знамена с сатанинской символикой.

 Отправившись весной 2022 года в командировку в Донецк на встречу с Японцем, я взял с собой первую партию стягов с образом Спаса Нерукотворного и с удивлением узнал, что Японец уже распространяет их среди бойцов, вспоминает Андрей. — Получается, мы с ним были среди первых, кто интуитивно понял, что эта икона должна стать главным объединяюшим символом Российской армии в зоне СВО. Известно, что в 1164 году святой князь Андрей Боголюбский отправился в поход против волжских булгар и взял с собой иконы Спаса Нерукотворного и Богородицы. По преданию, от них произошло много знамений, а сам князь вернулся домой с победой и в благодарность Богу утвердил отмечать 1 августа (ст. ст.) праздник Всемилостивого Спаса и Пресвятой Богородицы (внесен в церковный календарь).

С той поры этот стяг обозначал место русских князей на поле боя и присутствовал с ними







на всех сражениях. Упоминание об этом можно найти в текстах летописцев об Александре Невском и Димитрии Донском, а также в «Задонщине» — памятнике древнерусской литературы конца XIV века, прославляющем победу русских войск в Куликовской битве 1380 года. В дополнение Японец предложил делать шевроны со Спасом. Он объяснил это тем, что каждому военнослужащему нужен некий индивидуальный предмет (шеврон), который помогал бы ему чувствовать свою причастность к православной вере и русскому воинству.

#### Батальоны с именами святых

Идея присваивать подразделениям имена святых стала естественным продолжением духовного возрождения в армии. Иногда это была инициатива нескольких верующих бойцов, как в батальоне, который сначала назывался «Русь». А потом, построив у себя воинский храм, бойцы из «Руси» попросили освятить его в честь Святаго Духа, а свое подразделение наименовать в честь Всех святых, в земле Русской просиявших. В батальоне, названном в честь архангела Михаила, о присвоении этого имени ходатайствовал комбат, очень почитающий святого.

Бойцы и командир 39-го отдельного аэромобильного медицинского отряда ВДВ на форуме «Армия-2023» подошли к стенду Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами Русской Православной Церкви и сказали, что давно хотят, чтобы их подразделение носило имя святого.

— Мы предложили отряду взять имя святого великомученика Георгия Победоносца, и они с радостью согласились. Командир у них — верующий воцерковленный человек, и видно, что он пример для подчиненных, — говорит сотрудник Синодального отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами священник Георгий Шабалов. — Это те ребята, кто под пулями вытаскивают раненых с поля боя, оказывают им первую медицинскую помощь.

Инженерно-саперная рота, получившая имя в честь Сорока мучеников Севастийских, действовала так: один из бойцов 5-й бригады имени Александра Захарченко через популярный сайт для военкоров пригласил в бригаду священника. А через некоторое время от него пришло письмо с вопросом, как присвоить их подразделению имя святого. Одна из задач этой

роты — прокладывать дорогу штурмовым отрядам к позициям противника, иногда под непрерывным огнем.

— Идя на задание, они намеренно не берут с собой оружие, чтобы избежать искушения ответить на огонь врага, но у них есть две гранаты, — объясняет Андрей. — Саперы несут на себе мины, а в руках у них щуп. Перемещаясь в кромешной тьме по нейтральной территории, им нужно обойти и вражеские мины, и свои. Они говорят: мы молимся постоянно, ведь по сути ты потенциальная мишень для вражеского снайпера или дрона, который может определить тебя тепловизором. И в этих условиях защитить может только Господь и Его святые.

С мучениками Севастийскими их связывает то, что бойцы вынуждены в любую погоду, в том числе в мороз, ползти по земле, не имея возможности согреться. Командир посвятил нас в такую подробность:

— Мы перед выходом кладем руки на землю, чтобы холод проникал в пальцы, в конечности, так мы меньше заметны тепловизорам противника. А потом ползем и тащим за собой мины.

Когда их рота получила имя в честь Сорока мучеников, командир признался:

— Мы перестали терять людей. Я боюсь даже об этом говорить, но это так.

Со временем, конечно, начались и потери, все-таки война. Кстати, он воцерковлен и горячо радеет за то, чтобы во всех подразделениях были военные священники.

В одной из командировок Андрей Афанасьев познакомился с настоящим героем из числа «севастийцев» с позывным «Белорус». Его задачей было расчистить дорогу штурмовикам перед штурмом здания бывшего банка. Казалось, это невозможно — насколько плотным был огонь и укрепленным объект. Перед операцией бойцы молились в блиндаже. Белорус выполнил задание, и штурмовая группа захватила намеченный опорник. И, слава Богу, никто из них не погиб.

Батальон имени святого князя Александра Невского достоин того, чтобы о нем написали книгу.

— Это подразделение прикрывало опасный участок фронта, так называемые Донецкие ворота, где на тот момент ожидался массовый прорыв противника в город. В подразделении было всего несколько сотен резервистов, наспех обученных и не вполне укомплектованных, продолжает свои рассказы Андрей. — И Японец решил создать у противника ошибочное впечатление, что здесь работают обстрелянные профессионалы. Он попросил боевых друзей помочь ему сымитировать деятельность многочисленной группировки спецназа и тем самым отбить у врага желание атаковать. Вызвались помочь два спецназовца, одного из них звали Александр с позывным «Невский». Операция прошла успешно, но Александр погиб. Бойцы настолько прониклись к нему уважением и благодарностью, что посчитали нужным увековечить его память и приняли решение подразделению взять имя его небесного покровителя — святого князя Александра Невского.

#### Смелого пуля боится

Главное отличие подразделений с именами святых в том, что в их расположении есть храм, молельная комната или молитвенный уголок. Необходимость этого давно поняли командиры.

 Один из моих собратьев как-то сказал, что когда военное подразделение берет имя святого, то совершается как бы его крещение,



говорит отец Георгий Шабалов. — И хотя само таинство не возводит нас в ранг святых, оно дает некий ориентир и смысл, так что люди начитают стремиться к духовному идеалу.

Проявляется это в том, что в расположении сначала организуют место для молитвы, а потом и храм. И даже пусть там молится не очень много бойцов, но в подразделение начинают регулярно приезжать священники. Это значит — там звучит проповедь, совершаются богослужения, а желающие могут креститься.

— Там, где есть храм и люди ассоциируют себя с небесным воинством, совершенно другой дух, — размышляет комбат батальона в честь святого архангела Михаила с позывным «Алфавит». — Ведь на войне человек постоянно находится в состоянии стресса, иногда это длится сутками. И боец, естественно, устает, он же не робот. Но, приходя в храм и общаясь со священником, исповедуясь, молясь на богослужении и чувствуя вокруг себя эту благодатную атмосферу, обретает в душе покой и умиротворение. У нас даже воины, возвращаясь в дватри часа ночи с боевого задания, утром идут

причащаться. Это говорит о том, что человек внутри меняется, становится ближе к Богу, делается чище.

Священноначалие благословило военные отделы Московской митрополии окормлять батальоны с именами святых. По наблюдениям председателя Отдела по взаимодействию с Вооруженными силами и правоохранительными органами Московской митрополии протоиерея Марка Ермолаева, чем дольше священник живет в лагере (пусть даже и с перерывами), тем больше бойцов приходит в воинский храм. Ведь он не только служит Литургию, молебны, литии, обустраивает храм, помогает ухаживать за больными и ранеными. Его задача — общие и частные беседы с бойцами и командирами.

— Это серьезный разговор о смыслах вероучения, о Боге, о человеке, — говорит отец Марк. — А тему частных бесед регламентировать невозможно. Например, боец поссорился с девушкой, переживает и хочет обсудить этот конфликт со священником. А бывает, люди задают глобальные вопросы — о жизни и смерти, об истории России и роли в ней Православной Церкви.



— На войне не всегда найдешь человека, с кем можно поговорить по душам, — признается один из бойцов, — открыть ему какие-то свои тайны, которыми не с кем поделиться, а потребность такая есть. И таким человеком, кто выслушает и поймет, что-то подскажет, посоветует, поделится своим опытом, может стать священник.

Иерей Георгий Шабалов побывал уже в шести командировках «за лентой» и заметил, что со временем в бойцах накапливается психологическая усталость от войны, в душе может поселиться уныние.

— Но молитвенная жизнь и общение со священником помогает с этим бороться, — утешает он. — Потому что священник — тот, кто всегда поддержит, найдет нужные слова. Может быть, это будет несколько обычных фраз, но они так лягут на сердце, что бойцу станет намного легче. Проблема в том, что военнослужащий не всегда может осознавать, насколько он в этом нуждается.

Нередко у бойцов со священником складываются отношения на уровне чадо — духовник.

И благодаря доступным средствам связи их общение не прерывается.

Однако и у священников в военных условиях случаются искушения, когда нужно уметь проявить твердость характера, даже жесткость, но при этом оставить человеку возможность для покаяния.

С таким случаем столкнулся настоятель Давидовой пустыни игумен Сергий (Куксов). В подразделении морской пехоты, которое он окормлял, один из ротных командиров был убежденный язычник. Во время регулярных бесед с личным составом этот командир открыто демонстрировал священнику свое пренебрежение, перебивал его, вступал в эмоциональные споры, мог даже закурить на молебне. Но и отец Сергий спуску ему не давал, всегда отвечал на провокации спокойно и твердо, а порой решительно настаивал, чтобы ротный и вовсе покинул место богослужения. В итоге одержала верх спокойная и взвешенная позиция священника. Однажды командир пришел к нему и спросил:

— Батюшка, можете меня крестить?

- Мне нужно понять, насколько ты к этому готов. Особенно учитывая твой предыдущий духовный опыт, ответил ему отец Сергий.
- Я ухожу на боевое задание и могу не вернуться. Крестите меня, пожалуйста, тихо попросил он.

Однако, не вполне уверенный, что это искреннее желание бойца, а не очередная манипуляция с его стороны, священник все же ответил:

— Я буду за тебя молиться, чтобы ты вернулся живым и здоровым. Потом поговорим.

И он вернулся. Отец Сергий его крестил. Ротный стал настоящим православным христианином. Из таких небольших побед складывается положительное отношение военнослужащих к конкретному священнику и к Церкви в целом.

 В батальоне имени святого князя Димитрия Донского и в батальоне «Русь» (в честь Всех святых, в земле Русской просиявших) я наблюдал, что рядовые бойцы и их командиры (комбат и начальник штаба) регулярно сами совершают ежедневное молитвенное правило, молятся в войсковом храме перед выходом на боевое задание, — говорит отец Георгий Шабалов и продолжает: — Трудно сказать, был бы у них храм, если б их подразделения не носили имена святых? Приезжал бы к ним священник? Какой была бы их духовная жизнь? Верующий человек верит в бессмертие души, и вера помогает ему победить страх. В критической ситуации, оставаясь внутренне спокойным, он перестает совершать ошибки. Не случайно есть поговорка: смелого пуля боится, а труса и в кустах найдет.

Отец Димитрий Василенков в одной из своих книг пишет, что в бой идут не для того, чтобы умереть, а для того, чтобы жить. И когда мысль выжить и победить становится мотивационной основой, у бойца пропадает страх. В экстремальной ситуации, в том числе под обстрелом, люди нередко матерятся, теряют душевное равновесие, часто впадают в панику. Из человека выходит самое плохое. Но если человек будет молиться, то Господь сохранит его, и тому есть много примеров. Это возможно, только если он заранее выработает в себе этот навык, приучит себя к молитве.

 Если ты не будешь молиться, то находиться в условиях боевых действий будет очень тяжело, — говорит офицер с позывным «Ухо». — Прежде я относился к Богу потребительски, обращался к Нему, только когда сильно припечет, но здесь ко мне пришло осознание, что молитвенное обращение к Богу не просто нужно, а необходимо, причем каждый день. Когда есть возможность, выполняешь все молитвенное правило и к этому же призываешь своих бойцов. Однажды мы вместе с товарищем оказались в окопе под перекрестным огнем. Он был неверующий. Я сказал, что нужно молиться, чтобы выжить. Мы молились Богородице. В нас не случилось ни одного попадания, хотя снаряды и мины изрыли все вокруг. А у меня было ощущение, будто наш окоп накрыт невидимым куполом.

Присвоение подразделениям имен святых идет довольно успешно, и отношение к духовенству в армии постепенно меняется.

 Никто из военнослужащих, в том числе из командного состава, больше не удивляется появлению духовенства и не смотрит на нас как на досадное недоразумение, которое непонятно откуда взялось и непонятно зачем тут находится, — говорит отец Марк Ермолаев. — Наша проповедь в рядах Вооруженных сил стала повседневностью. Во всех подразделениях у священников сложились нормальные партнерские отношения со старшими офицерами, в том числе и по воспитательной работе. Я бы назвал их соработничеством. Даже там, где к нам поначалу относились утилитарно, видя в нас только инструмент для повышения дисциплины и оздоровления климата внутри воинского коллектива, отношения постепенно перерастают в дружбу, появляется стремление к воцерковлению со стороны командиров. Надеюсь, это поможет сохранить веру и наши воинские традиции, которые всегда были укоренены в Православии.

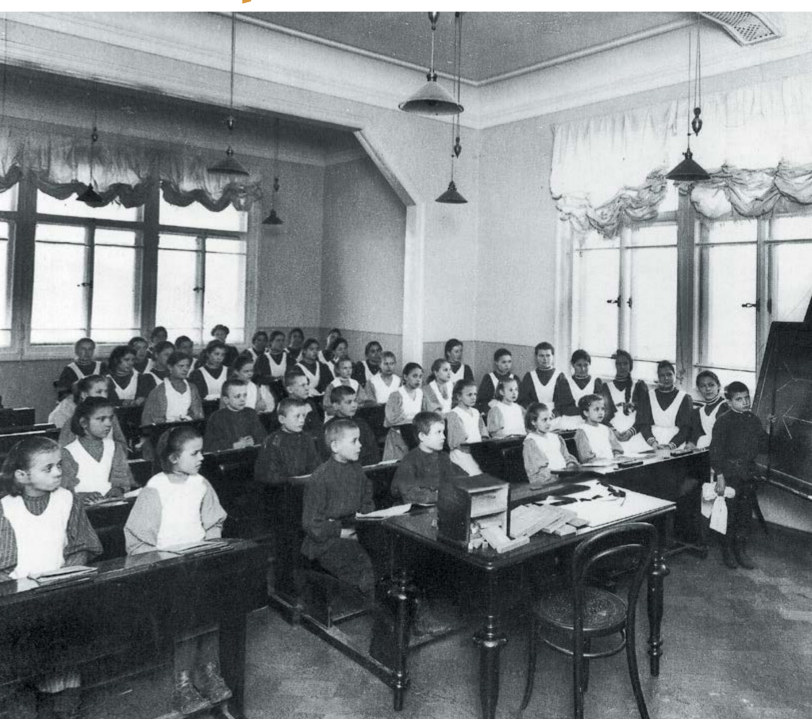
#### Алексей РЕУТСКИЙ

Фото Дениса Григорюка и диакона Максима Лобачева

Автор благодарит священника Георгия Шабалова и военного корреспондента ТК «Спас» Андрея Афанасьева за помощь в подготовке статьи.

СВЯЩЕННИК АЛЕКСИЙ ЛИХАЧЁВ

# Церковно-приходская школа в Российской империи



Святейший Патриарх Кирилл в докладе на открытии XXXII Международных Рождественских чтений в январе 2024 года напомнил о духовных опорах нашего общества и обратил особое внимание на такой важный аспект православного образования, как православные школы и гимназии. «Их сегодня чуть более двухсот. Казалось бы, двести — это много, но на самом деле очень мало для огромной страны». Патриарх видит необходимость «проработать механизмы поддержки конфессиональных образовательных учреждений, для того чтобы эти школы не выживали, а развивались».

Опыт развертывания в масштабах всей Российской империи системы церковноприходских школ в период 1882—1917 годов несет в себе черты крайне востребованной сегодня парадигмы православного образования. О том, как развивались церковно-приходские школы и какую роль они играли в образовательном процессе в Российской империи, читателям «Журнала Московской Патриархии» рассказывает кандидат богословия **иерей Алексий Лихачёв**.

## Школа Рачинского — просветительский центр для крестьян

В марте 1881 года революционерамитеррористами был убит государь Александр II. Почти за год до этого события руководителем церковного ведомства — обер-прокурором Святейшего Синода — был назначен Константин Петрович Победоносцев (1827–1907), правовед, в недавнем времени домашний учитель Александра Александровича, второго сына Государя, неожиданно ставшего наследником (после кончины в 1865 году старшего брата Николая). На срочном заседании Государственного совета Константин Петрович назвал либерализм покойного главной причиной происшедшего и призвал вернуть влияние в дела воспитания юношества Церкви, отстраненной от этого начинания либеральными преобразованиями Министерства народного просвещения. Новый Государь очень чтил своего учителя и прислушивался к его мнению. По его инициативе с 1882 года начала свою деятельность Комиссия при Святейшем Правительствующем Синоде (председатель — архиепископ Леонтий [Лебединский; † 1893]), которая разрабатывала проект положения о церковно-приходских школах и план мероприятий для обеспечения надлежащего влияния духовенства на народные школы светских ведомств.

В это время Победоносцев состоял в переписке с замечательным подвижником сельской школы Сергеем Александровичем Рачинским (1833–1902), который в 1875 году в своем имении Татево (Бельский уезд Тверской губернии, ныне Оленинский район) устроил начальное народное училище в тесном сотрудничестве с Троицким приходским храмом и был солидарен с обер-прокурором в необходимости возвращения образовательной деятельности к традиционным основам. Школа Рачинского, ученики которой пели и читали на службах, скоро стала настоящим просветительским центром для крестьян (даже общество трезвости возникло при ней), а лучшие ее ученики получали с помощью организатора путевку в большую жизнь 1. И таких школ, духовно и организационно связанных с татевской школой, где учителями станови-

Школа имени С. А. Рачинского в селе Татево. Фото И. Ушаковой







Сергей Александрович Рачинский

Сергей Рачинский (справа) и Степан Смоленский музыковед, хоровой дирижер и педагог (слева) лись выпускники школы Рачинского, к началу XX века стало около тридцати. Их школы стали прототипом для учреждаемых Синодом церковно-приходских школ.

Вопрос доступности образования для детей крестьянского сословия (к нему относилось более 90 % населения империи) был поднят в 1861 году, но решался тогда на основе земской

реформы. Многие земские чиновники под влиянием либеральных настроений стали оттеснять духовенство от влияния на школу (число начальных училищ в ведомстве Церкви сократилось с 1864 по 1883 год в 5 раз). После разработки проекта в июне 1884 года император Александр III наложил резолюцию на предложенные ему на утверждение «Правила о церковно-приходских школах», вдохновившую священство и весь церковный народ: «Надеюсь, что приходское духовенство окажется достойным своего высокого призвания в этом важном деле». Концептуальные и организационные принципы устройства церковно-приходских школ (ЦПШ), сформулированные в «Правилах» и утвержденные Государем 13 июня 1884 года, были незамедлительно опубликованы в «Церковных ведомостях» и стали предметом внимания общественности.

### **Как были организованы церковно- приходские школы**

Главными организационными особенностями церковно-приходской школы были две: во-первых, она учреждалась священником при храме, приходе и в силу этого была тесно связана с жизнью местной церковной общины. Во-вторых, в части административного управления она находилась всецело в ведении священника, а через него — в ведении епархиального архиерея и тем самым была включена в общую систему церковного управления. Земство имело право наблюдения за учебной частью ЦПШ, его представители, так же как представители Министерства народного просвещения, входили в состав экзаменационных комиссий. По срокам обучения церковные школы были сначала двухлетними (одноклассные) и четырехлетними (двухклассные), потом стали возникать одноклассные школы с трехлетним и даже четырехлетним курсом обучения, а также церковно-учительские школы, представлявшие собой расширенную двухклассную школу со специальным педагогическим курсом. Преподавались в ней не многие учебные предметы: 1) Закон Божий (изучение молитв, Священная история и объяснение богослужения, краткий катехизис); 2) церковное пение; 3) чтение и письмо; 4) начальные арифметические сведения. В двухклассной школе к этому прибавлялись начальные сведения из отечественной истории и истории Церкви. По мере надобности, как говорилось в Правилах, «дозволяется открывать при ЦПШ: а) дополнительные классы (факультативы) по предметам ЦПШ; б) еженедельные уроки для взрослых; в) особенные ремесленные отделения и рукодельные классы; г) воскресные школы для лиц, не имеющих возможности учиться ежедневно». Учебный год в школах был тесно связан с периодом, свободным от сельхозработ (дети и подростки к 8-9 годам становились опорой родителей в хозяйстве), он начинался с 1 октября и заканчивался в конце апреля, ко времени сева. Главное же в церковно-школьном деле заключалось в том, чтобы приходские школы смогли привить «детям любовь к Церкви и богослужению, чтобы участие в богослужении сделалось потребностью сердца учащихся и навыком. В воскресные и праздничные дни учащиеся должны присутствовать при богослужении, а способные, по надлежащей подготовке, участвовать в церковном чтении и пении»<sup>2</sup>.

#### Источники финансирования церковных школ

Даже при православной государственной идеологии церковно-приходские школы создавались не в приказном порядке за счет казенных средств, но исключительно за счет энтузиазма духовенства и местных благотворителей. Инициатива создания такой школы была полностью в ведении священника, который сам становился руководителем и законоучителем в ней, чаще всего безвозмездно совмещая эти должности (по крайней мере в первые 12 лет существования системы). Первоначальное пособие школе, выделенное из средств Государственного казначейства, составляло в год сначала 55 тыс. рублей на все школы империи (около 15 руб. на школу, при прожиточном минимуме 1 человека 200 руб. в год), а с 1886-го в течение 8 лет — 175 тыс. рублей (число школ при этом ежегодно увеличивалось). Сбор на учебу детей с местного населения тоже был сильно затруднен, поскольку каждый крестьянский двор был обложен земским школьным сбором, от которого не освобождались и те семьи, которые отдавали своих детей в ЦПШ. Правда, с 1885 года некоторые земства стали часть собранных школьных средств отчислять для школ

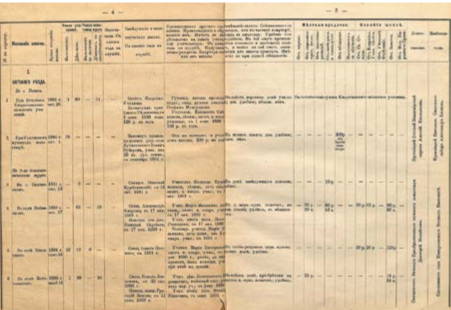


церковных, но это было далеко не везде и совсем не покрывало объем школьных нужд.

Главное значение приобрели целевые пожертвования местных благотворителей из числа состоятельных лиц, понимавших важность образования народа в церковном духе. За период существования ЦПШ с 1884 по 1896 год сумма благотворительных средств, выделенных на открытие и функционирование школ, превысила государственные отчисления более чем в десять раз. Например, Кирилло-Мефодиевское

Н. Богданов-Бельский. Устный счет. В народной школе С. А. Рачинского. 1895 г.





Ведомость о церковноприходских школах Вятской епархии за 1891/92 учебный год

братство в Москве с 1887 года стало получать на церковно-школьное дело крупные пожертвования: от разных монастырей в кассу поступило около 10 тыс. рублей, столько же от сбора благочинных по храмам. Москвич граф С. В. Орлов-Давыдов лично выделил для церковной школы своего города 1025 рублей. Двадцатого марта 1888 года учащимися московских ЦПШ был устроен духовный благотворительный концерт, который дал дохода около 1 тыс. рублей<sup>3</sup>. Конечно, все нужды школы эти средства не могли удовлетворить. Только с приходом в 1902 году на должность министра финансов С. Ю. Витте, хорошо понимавшего значимость ЦПШ для государства, дотации со стороны Госсовета постепенно были доведены до половины необходимой для функционирования школ суммы<sup>4</sup>, но зарплата учителей церковного ведомства все равно в два и более раза была ниже зарплаты учителей земских школ.

### Организация учебного процесса в церковно-приходских школах

В отношении организации учебного процесса старая церковно-приходская школа была гораздо скромнее современной городской или сельской школы. Это два-три класса детей разного возраста (от 10 до 30 человек в каждом) и при них один, в лучшем случае два постоянных учителя (наем большего числа учителей был просто невозможен). Священник, заведующий школой, приходил в нее 3—4 дня в неделю,

основная же воспитательная нагрузка лежала на учителях. Учителя физически не могли вести отдельные занятия с каждым классом по возрасту. Поэтому многие уроки были объединенными: с учителем занимались одновременно две или три разные группы, подчас в одном помещении. В то время как одни слушали объяснение, другие выполняли свои задания. Судя по отзывам учителей, это было возможно, так как проблема дисциплины не стояла в современной ее остроте: «Задашь, бывало, старшим, например, задачу, — делится своими воспоминаниями один из таких учителей, — средним какое-нибудь письменное упражнение, а сам пойдешь к младшим, работать с ними над звуками... Увлечешься, стараешься втолковать мальцу — глядь, час уже пролетел, а там одни грызут бесплодно карандаши, встретившись с непредусмотренным мною затруднением, другие наделали массу ошибок, исправлять которые чуть ли не до вечера хватит, а иные тоже в свою очередь увлеклись, зашалили»<sup>5</sup>. Дидактический уровень школьного обучения непрерывно повышался, работали учительские съезды, где учителя обменивались опытом, на основе лучших материалов выпускались новые учебные пособия. Программами 1903 года в двухклассных школах были введены новые предметы: 1) краткий курс физики и естествознания; 2) черчение с рисованием. В курс обучения вводились сведения из гражданской истории.

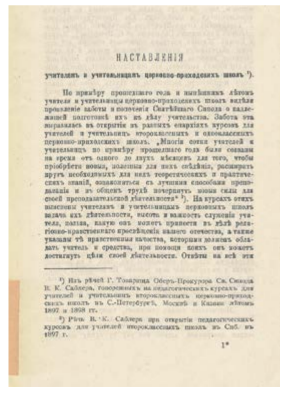
#### Установление образовательного ценза начальной церковной школы

Для определения общественного статуса ЦПШ была принята такая важная мера, как установление образовательного ценза начальной церковной школы. Осенью 1886 года определением Святейшего Синода № 2095 от 08–15.10.1886 г. были установлены Правила о выдаче свидетельств об окончании ЦПШ, имеющих равное значение со свидетельством земских начальных школ и, подобно тем, дающих льготу IV разряда в отношении воинской повинности для их выпускников. Эта льгота состояла в значительном сокращении срока службы для лиц, имеющих законченное начальное образование. Если срочная служба продолжалась в сухопутных войсках 6 лет (в начале XX века — 5 лет), а на флоте — 7 лет, то для последних она сокращалась до 4 лет<sup>6</sup>. Свидетельства должны были выдаваться епархиальным училищным советом. Здесь надо отметить важный принцип уравнивания церковных школ в правовом отношении со светскими школами.

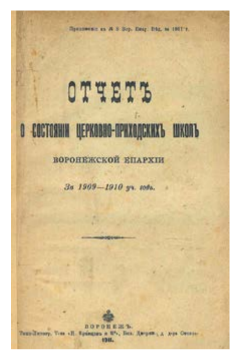
Отношение общественности и народа к церковным школам очевиднее всего проявлялось в быстром росте их числа при почти полном отсутствии материального обеспечения «сверху». Всего за три первых учебных месяца 1884 го-

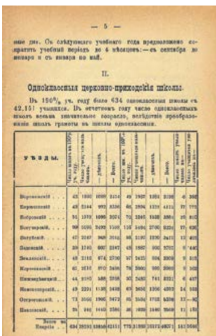
да (октябрь — декабрь) к 1 января 1885 года православное духовенство сумело открыть по стране 1167 ЦПШ с 33 771 учащимся в них и 840 школ грамот с 15 077 учащимися $^7$  (о последних скажем чуть ниже). По свидетельству В. И. Шемякина, главного обозревателя Синодального училищного комитета, уже к концу 1888 года система ЦПШ количественно приблизилась к уровню государственной системы начального образования. В том году во всей Российской империи числилось 22 тыс. школ Министерства народного просвещения и 18 тыс. ЦПШ (хотя в совокупности все эти школы охватывали лишь 15-20% от общего числа детей, нуждавшихся в обучении)<sup>8</sup>. Значительный количественный рост наблюдался у всех существующих видов ЦПШ, хотя, конечно, количество дорогостоящих двухклассных школ увеличивалось гораздо медленнее. По данным на 1908 год, двухклассных школ по России было 672 с 78 258 учащимися. По тем временам это были очень крупные школы в среднем со 115,4 учащегося, на каждую. Одноклассных школ было 25 425 с общим числом учащихся 1 401 886, то есть 55,4 человека на одну школу. В 1915 году двухклассных школ стало 1019, в них обучалось 126 980 детей (их количество увеличилось в 1,5 раза за 7 лет!),

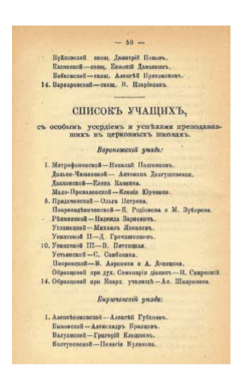




Наставления учителям и учительницам церковноприходских школ







а одноклассных — 34 364, в них обучалось 1 891 518 учеников, а число специальных учителей в них выросло до 42 166 человек<sup>9</sup>.

#### Кто преподавал в церковных школах

Подготовка кадров для растущего числа церковных школ с самого начала была во внимании Синода. Уже через несколько лет стали во множестве открываться «учительские школы», представляющие собой расширенные за счет «педагогического класса» двухклассные. Этим школам Положением 1902 года был придан официальный статус. Все они обеспечивались казенным пособием. Во многих учительских школах имелись стипендии для лучших учеников. Одним из самых ярких примеров школ подобного типа можно назвать Свято-Владимирскую учительскую женскую школу в Санкт-Петербурге, которая была открыта в октябре 1889 года, в годовщину 900-летия Крещения Руси, и названа так в честь святого князя Владимира. Это была школа-пансион для сельских девочек с шестилетним курсом обучения (последним был двухлетний класс дидактики), после окончания которого они получали право преподавания в церковно-приходских школах. Духовник школы священник Порфирий Мироносицкий опубликовал дневники первых воспитанниц школы, по которым можно судить об удивительной атмосфере тепла и взаимного

доверия между наставницами и их воспитанницами. На первом выпуске школы сдавали экзамены 14 учениц, они писали сочинение о Церкви, сдавали экзамены по Закону Божию и церковному пению. Каждая из них не только сольно исполнила все положенные песнопения, но и справилась с дирижированием хором. Последняя «прощальная» Литургия была отслужена архиереем, попечителем школы, на ней присутствовал обер-прокурор К. П. Победоносцев, на молебен приехал еще один архиерей, председатель Училищного совета при Святейшем Синоде. Каждой выпускнице вручался Новый Завет с теплыми напутственными пожеланиями<sup>10</sup>. Из описания хорошо видна реализация во Владимирской школе некоторых важнейших установок православной парадигмы: «камерный» размер школы, личностный характер образовательных отношений, особая эмоциональная атмосфера, позволяющая глубоко воспринимать транслируемые ценности, любовь выпускниц к церковной традиции. Выпускницы распределялись в школы по всей стране.

Церковно-учительские школы готовили учителей для одноклассных и двухклассных, а также так называемых второклассных школ. К системе ЦПШ относились вышеупомянутые школы грамоты, самые простые в организации и самые недорогие в содержании, в которых первоначально учительствовали сами крестьяне (так называемые наставники) и которые не

имели собственных зданий, располагались в нанимаемых подсобных помещениях. «Правилами» они отдавались под надзор духовенства, каковое должно было подыскивать для них учителей с правом преподавания. Важно, что с 1888 года их выпускникам разрешалось держать экзамены наравне с выпускниками одноклассных школ. Относительно школ грамоты надо сказать, что их число, вследствие дешевизны этих школ, на первых порах росло быстрее всего (они могли открываться в самых небольших селениях), но низкий уровень образования, нестабильность и рост числа конкурирующих хорошо организованных школ скоро затормозили этот процесс. После 1899 года, когда их число достигло максимальной цифры — 21 900, количество школ грамоты в России стало постепенно сокращаться, и к 1908 году их оставалось 13 650<sup>11</sup>, в 1909-м — 10 665, а в 1915-м — всего 2171<sup>12</sup>. Именно это естественное сокращение, связанное с укрупнением и модернизацией школ, дало формальный по-

вод советским историкам педагогики заявлять о непопулярности церковных школ и уменьшении их числа «на волне демократических преобразований».

Где было взять более квалифицированные кадры для быстро растущего числа школ грамот? Эту задачу и решали второклассные школы, они готовили учителей только для школ грамоты, срок обучения в них ограничивался тремя годами вместо пяти (в церковно-учительских), и стоимость содержания была меньше. Их курс представлял собой расширенный второй класс с добавлением к нему годового дидактического курса, куда крестьянским ребятам можно было поступить после окончания одноклассной школы. Они выдавали успешным 15-16-летним выпускникам свидетельство с предоставлением льготы по военной службе и права учительства в школах грамоты. Число второклассных школ было максимальным в 1908 году — 426 школ, потом оно немного уменьшилось в связи с уменьшением числа

Классное занятие группы учащихся у здания Свято-Владимирской женской церковно-учительской школы





Занятие по рисованию с натуры в Свято-Владимирской женской церковно**учительской школе** (слева)

Русско-славянская азбука для совместного обучения письму и чтению (справа) школ грамоты и невостребованностью учителей для них. В 1909-1915 годах их число оставалось в пределах 418.

Важно отметить, что в начале система ЦПШ не была «открытой», вливавшейся в целостную сеть государственного образования. Наоборот, выпускники ЦПШ не получали права поступления в гимназии. Даже устроенные со временем церковно-учительские школы не давали своим выпускникам статуса лиц, имеющих среднее педагогическое образование<sup>13</sup>. Специальным определением Синода от 16.12.1906 было разъяснено, что «церковно-учительские школы имеют специальное назначение подготовить учителей для начальных училищ и не принадлежат к числу средних учебных заведений». Таким образом, для лиц, получивших образование в системе ЦПШ, доступ к высшему образованию, не только университетскому, но и педагогическому, был закрыт. Это, как мы помним, было одной из принципиальных установок К. П. Победоносцева, из государственных соображений считавшего, что церковное образование призвано «закреплять» человека в его социальной нише. Эта тенденция стала постепенно преодолеваться только после его отставки, в особенности с 1907 года, когда началась работа по развертыванию школьной сети всеобщего обучения с включением в нее церковных школ.



#### Особенности учебного процесса в церковных школах

Описание церковно-приходских школ будет неполным, если мы не коснемся «души» учебного процесса, курса «Закона Божия», который «исполняет великое назначение передавать от поколения к поколению блага христианской культуры. Как предмет учебного курса, он заключает в себе образовательный материал тысячелетней давности, что можно сказать не только о ветхозаветной и новозаветной истории, но и о церковнославянском языке и церковном пении»<sup>14</sup>. Центральное положение Закона Божия определяется двумя основными моментами: он подводит, с одной стороны, мировоззренческое обоснование для всех остальных учебных предметов ЦПШ, с другой — вступает с ними в многочисленные межпредметные связи, определяемые комплексным характером заключенного в нем материала. Под термином «Закон Божий» во всех издававшихся программах подразумевался целый ряд взаимосвязанных, но различающихся по учебному материалу курсов: 1) объяснения основных молитв; 2) Священной истории, 3) догматического учения Церкви, 4) объяснения богослужения. В старшем отделении двухклассной школы добавлялись также (5) начальные сведения по истории Русской Церкви. Объединялись эти разнообразные курсы тем, что в каждом из них раскрывалось внутреннее содержание православия в связи с его внешними проявлениями и церковным строем жизни.

Главной целью предмета, во всех его разделах, было пробудить глубоко личностное отношение к Богу, которое является основанием и сущностью христианской духовной жизни (пользуясь современной терминологией, инспирировать непосредственное религиозное чувство).

Это осуществляется на уровне таких тончайших психических механизмов, воздействие на которые предполагает совершенно особую атмосферу во время общения учеников с учителем (проф. В. В. Зеньковский называет ее состоянием «духовно-эмоционального резонанса»). К. П. Победоносцев как организатор и выдающийся теоретик церковной школы глубоко подметил своеобразие уроков веры. «Ты преподаешь детям Закон Божий... — писал он в работе "Ученье и учитель". — Больше всего берегись делать из Евангелия учебную книгу, это — грех. Это значит — в ребенке обесценивать для человека книгу, которая должна быть для него сокровищем и руководством целой жизни... Приступать с речами о евангельских словах к детям и вызывать у них ответы — для этого потребна душа, чуткая к ощущениям детской души...»<sup>15</sup>

Ярким примером преподавания Закона Божия как вдохновляющей проповеди являются уроки настоятеля Андреевского собора в Кронштадте протоиерея Иоанна Сергиева, канонизированного Русской Православной Церковью в июне 1990 года. Он на протяжении 32 лет занимался педагогической деятельностью:

с 1857 года преподавал в Кронштадтском уездном училище, а с 1862 по 1889 год — в Кронштадтской гимназии. «Отец Иоанн, — как упомянуто в статье о нем, — передавал слова Христа именно как завещание учителя-Бога. Его голос, лицо — все говорило, как дороги, как святы, как нужны для жизни эти заветы, и дети слушали и "слагали слова в сердце своем..."». Результат такой от сердца исходящей проповеди был поразительным: «...у великого чудотворца о. Иоанна, — продолжает статья, — не было неспособных, — его беседы запоминались навсегда и почти одинаково сильными и слабыми. Были такие, которые не сразу умели передать содержание бесед отца Иоанна, но не было таких, которые не принимали в свою душу этого содержания. Все внимание дорогого батюшки направлено было не столько на то, чтобы заставить запомнить, сколько чтобы пленить в послушание христианским заветам души детей»<sup>16</sup>.

В заключение хотелось бы напомнить, что в момент своего появления церковная школа способствовала поляризации сил в российском обществе, увеличив число сторонников отечественного пути развития образования. Однако поддержка со стороны власти, к сожалению, привела к тому, что с падением империи либеральные силы постарались поскорее избавиться от церковной системы просвещения. В наши дни, когда мы являемся свидетелями постепенного возвращения образовательной системы России на путь русской цивилизационной идентичности, представляются целесообразными актуализация и глубинное осмысление опыта церковно-приходских школ.

В своем письме Победоносцеву С. А. Рачинский замечает: «Под влиянием грубой лести, расточаемой земскими ораторами, вырабатывается у нас тип сельского учителя в высшей степени отталкивающий и вредный. Полуграмотные эти юноши возомнили о себе, что они — соль земли, и становятся падкими до всяких посторонних влияний, призывающих их к деятельности политического оттенка».

<sup>2</sup> Церковный вестник. СПб., 1884. № 29.

<sup>3</sup> За четверть века. Юбилейный сборник Московского училищного комитета. М., 1910. С. 86.

<sup>4</sup> Житенев Т. Е. Церковно-приходские школы в России, 1884–1917 гг.: автореф. дис. ... канд. ист. наук. На правах рукописи. МГУ, 2004. С. 16–17.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> За четверть века. 1884–1909. М., 1910. С. 306.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Устав о всеобщей воинской повинности. Казань, 1874. С. 20, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Церковный вестник. 1886, офиц. часть. С. 197.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Церковные ведомости. СПб., 1890. Прибавления. С. 360.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ванчаков А. М. Краткий историко-статистический обзор. СПб., 1909. С. 5, 11

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Мироносицкий П. П. Дневник учителя ЦПШ. Изд. 1. Киев, 1895; Изд.2. СПб., 1901.

Ванчаков А. М. Краткий историко-статистический обзор. С. 10.

Ванчаков А. М. Церковные школы при законах о всеобщем обучении. Пг., 1917. С. 5.

В определении Синода от 25.01.1906 по поводу беспорядков 1905 года указывалось, что в церковно-учительные школы «должны поступать лишь те молодые люди, которые имеют намерение посвятить себя делу учительства в начальных школах; те же, которые стремятся к получению более широкого и разностороннего образования, должны искать других путей для осуществления своих стремлений» (Сборник узаконений и распоряжений о церковных школах Ведомства православного исповедания / сост. Ф. Федотов. СПб.: Синод. тип., 1907. С. 115, 117).

История церковно-приходских школ за истекшее 25-летие (1884–1909). СПб.: Изд-е Училищного совета при Св. Синоде, 1909. С. 206–207. Закон Божий вместе с церковнославянским языком и церковным пением составляет тот круг дисциплин, которые вводят ребенка непосредственно в православное мировоззрение и церковную культуру. По мысли Училищного совета, «эти предметы составляют основной смысл и главенствующее содержание всего курса не только потому, что в них осуществляется основная нравственная цель церковно-школьного образования, но и потому, что около этих предметов и в них сосредоточилась вся идейная борьба, которую ведет Церковь и школа» (Там же. С. 203).

<sup>5</sup> Цит. по: Педагогическая деятельность отца Иоанна Кронштадтского // Опыты православной педагогики. (Литературная учеба). 1993. Кн. 5–6. С. 96–97.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Там же.

# Молитва и труд

ДУХОВНОЕ ПОПЕЧЕНИЕ В СОВРЕМЕННОЙ ПРАВОСЛАВНОЙ ШКОЛЕ



Православные школы начали постепенно возрождаться в России в 90-е годы XX века. Сегодня они сочетают в себе светское и религиозное образование, что делает православные школы и гимназии особыми учебными заведениями. В ситуации, когда в вопросах воспитания и образования много противоречий, разных точек зрения на ценностные ориентиры, различны мировоззренческие позиции в подходах к учебновоспитательному процессу, именно православные школы сохраняют отечественные традиции в формировании личности учащихся, основываясь на религиозных воззрениях, сложившихся под влиянием Православной Церкви.

Сегодня в разных регионах России действует около двухсот православных школ и гимназий, где учащиеся, помимо общеобразовательных дисциплин, изучают основы православной веры и регулярно участвуют в богослужениях. В каждом из этих учебных заведений есть должность духовного попечителя (духовника), который обычно является настоятелем гимназического храма. С какими проблемами сталкиваются духовники, чего ждут от духовного попечителя ученики и родители, может ли директор школы быть духовником и правильно ли это, должен ли духовник совмещать свое служение с преподаванием в гимназии, узнал корреспондент «Журнала Московской Патриархии».

#### Цель — Царство Небесное

Задачи духовника<sup>1</sup>, независимо от того, совмещает он эту должность с директорской или нет, везде одинаковые. Главное — приобщение ребенка, родителей (иногда через детей) и педагогов к православной вере, воспитание у них христианского мировоззрения, создание в гимназии здоровой и доброжелательной духовно-нравственной атмосферы, а также контроль за преподаванием основ православной веры.

Непременное условие для каждого поступающего в гимназию — его крещение в Православии, участие в богослужебной и молитвенной жизни гимназии. В одних гимназиях на Литургию (участие в вечернем богослужении — на усмотрение родителей и детей) собираются все учащиеся, в других — поочередно классы одной параллели (так называемые черёды), например, все пятые классы. Такие службы бывают по воскресеньям, в двунадесятые праздники или в значимые для гимназии дни. Некоторые учредители или духовные попечители допускают, что один (или оба) из родителей может быть крещеным в другой деноминации (например, протестантизм) или принадлежать к другой религии (один из родителей — мусульманин), а где-то настаивают, чтобы оба родителя были православными и состояли в официальном браке.

Для кого-то из духовников важно, чтобы каждый ребенок обязательно исповедовался ему хотя бы раз в месяц, другие допускают исповедь в храме по желанию ребенка или родителей. В некоторых гимназиях администрация даже заключает с родителями договор, в котором четко прописано, сколько общих Литургий должен посетить ребенок в течение учебного года, а также число ежедневно вычитываемых молитв. Если условия договора нарушаются, с учеником прощаются. Но как организовать процесс обучения и воспитания в вере, решают учредитель, администрация и духовный попечитель.

— В нашем храме в среднем в месяц бывает три Литургии, которые должен посетить каждый ребенок, — говорит иерей Алексий Красавин, духовник Свято-Владимирской школы при Воскресенском Новодевичьем монастыре Санкт-Петербургской епархии<sup>2</sup>. — Причем решение об участии в ней принимает сам ребенок. Мы никого не заставляем исповедоваться и причащаться, а только увещеваем. Если ученик не совершил какого-то серьезного проступка, то накануне в субботу он может исповедаться на своем приходе, куда ходит с семьей.

Духовник гимназии во имя преподобного Феодосия Печерского (в период 2001–2004 гг.) протоиерей Олег Чабанов (слева)



Иерей Алексий Красавин, духовник Свято-Владимирской школы при Воскресенском Новодевичьем монастыре Санкт-Петербургской митрополии Но если я знаю о совершенном проступке (например, допустил нецензурную брань), я приглашаю его к себе на исповедь.

Если кто-то стал избегать исповеди и причастия, это уже звоночек духовнику. Узнать причину можно у самого ребенка, дети признаются, не лукавя.

— Кому-то трудно прочитать правило перед причастием или стыдно назвать свой грех, кто-то тяжело переживает конфликт в семье. И когда мы все это проговариваем, то проблема обычно разрешается, — продолжает священник. — Но если ребенок не открывается, а родители не хотят обсуждать проблему с духовником, то постепенно ребенок начинает ощущать себя не в своей тарелке и уходит сам. Например, была ситуация, когда мальчик отказался посещать утреннее правило, обязательное для всех, и молиться со всеми перед едой. А к Литургии у него вообще был внутренний протест, но родители избегали разговора на эту тему. В итоге им пришлось забрать документы.

Аргумент администрации простой: никто не имеет права навязывать несовершеннолетнему духовное образование и веру помимо его желания. Особенно учитывая, что гимназия (школа) «принимает к себе не только ребенка, но всю семью».

Между тем постоянное участие ребенка из нецерковной семьи в Литургии в гимназии вызывает интерес к службе и у родителей.

— Они не только приходят на Литургию, но и начинают помогать в монастыре, — говорит отец Алексий.

Многие наши респонденты упоминали о том, что при достижении переходного возраста у детей ослабевает интерес к богослужению. Они не избегают службы, но могут стоять где-нибудь в притворе или на паперти и болтать о своих делах.

- Такая ситуация в порядке вещей для детей начиная с седьмого по первую половину девятого класса, когда подростковый нигилизм накладывается на гормональную перестройку организма, делится опытом протоиерей Димитрий Григорьянц, директор и духовник Православной гимназии во имя святителя Филарета Московского в городе Лобне.
  - И вы принуждаете их посещать храм?

— Ни в коем случае! Мы молимся за них. Если прекратить нести их немощи, мы их потеряем. Ведь когда ты несешь на себе немощи другого человека, помогает Господь. А если откажешься, Он уже не поможет. Наша цель — это Царство Небесное, а силой туда никого не загонишь. Подростки должны захотеть стать православными. Но, слава Богу, к десятому классу большинство уже преодолевает кризис переходного возраста, взрослеет, и проблем с посещением службы не возникает.

Как правило, дети посещают богослужения в гимназическом храме в честь св. Филарета Московского один-два раза в месяц, а желающие — еще и в воскресные дни в своем приходском храме. Причем оптимальным стало решение, когда Литургия совершается вместо первых уроков, а остальные занятия в этот день проходят по сокращенной программе.

Удачным опытом, как сделать участие в богослужении осознанным и значимым для ребенка, делится иерей Михаил Собачинский, духовник Православной гимназии Калининградской епархии. На нескольких «черёдных» службах в начале учебного года он прерывает ход Литургии и объясняет детям смысл происходящего и значение таинств. В результате уже с первого класса дети частично поют ектении, а к концу года еще и первый антифон. Во

втором классе поют уже все антифоны. В четвертом — знают всю Литургию. Понятно, что параллельно мальчики осваивают служение алтарников, а девочки — пение на клиросе. Бывает и так, что в день Литургии ее смысл духовник разъясняет на первых уроках, а затем дети идут на службу.

Во многих гимназиях духовник ведет уроки по богослужению. Отец Михаил преподает церковнославянский язык учащимся с четвертого по шестой класс. Овладев им, пятиклассники изучают Литургию уже на церковнославянском языке. Для этого даже издан специальный Служебник с иллюстрациями и текстами на церковнославянском.

#### Собеседование с духовником

Собеседование с духовным попечителем — необходимый этап при зачислении детей в гимназию. Если ребенок маленький, а семья далека от церковной жизни, священник старается выяснить, насколько родители готовы к воцерковлению.

— Проблема в том, что, если родители останутся безучастными, ребенок увидит, что жизнь в Церкви им неинтересна, и либо станет «формальным» христианином, либо у него произойдет внутренний конфликт, и в итоге он уйдет в другую школу. Поэтому для нас очень важно

Крестный ход
гимназистов
СвятоВладимирской
школы при
Воскресенском
Новодевичьем
монастыре СанктПетербургской
митрополии
(слева)

Ученицы Православной гимназии во имя преподобного Феодосия Печерского г. Курска (справа)







По оценке исполняющего обязанности руководителя сектора православных образовательных организаций Синодального отдела религиозного образования и катехизации Русской Православной Церкви, настоятеля храма святителя Филарета Московского в г. Лобня, директора и духовника одноименной гимназии протоиерея Димитрия Григорьянца, в России большинство гимназий представляют собой миссионерский тип, куда принимают всех желающих. Есть также приходские, созданные на основе прихода и за редким исключением принимающие детей из нецерковных семей, и коммерческие, использующие квалификационное определение «православное образование». Для поступления в православную гимназию или школу любого типа ребенок должен быть крещен, а семья — разделять ценности Православия. В некоторых гимназиях есть подготовительное отделение для дошкольников.

Семьи поступающих можно условно поделить на три категории: воцерковленные, невоцерковленные, но готовые приобщиться к православной вере и «неопределившиеся».

Последние регулярно меняют школу с запросом, чтобы их ребенка воспитали «добрым и хорошим человеком», но сами не хотят меняться и принять православный уклад жизни.

Гимназии также различаются по принципу распределения должностей: 1) директор — мирянин, 2) директор в сане (в том числе монашествующий), 3) духовник — духовное чадо директора или директор — духовное чадо духовника, 4) духовник и директор в одном лице.

в самом начале понять настрой родителей, — говорит отец Алексий Красавин.

Некоторые родители сразу заявляют, что никакие службы их ребенок посещать не будет, придерживаться молитвенного правила и носить крестик тоже. А выбор гимназии объясняют высокой дисциплиной, уровнем образования и здоровой морально-нравственной атмосферой. Они, видимо, полагают, что, если платят за обучение, могут устанавливать свои правила. К счастью, в большинстве случаев семья желает воцерковиться.

— В процессе обучения и преподавания Закона Божиего, общения с верующими учителями и семьями, с духовником дети и родители видят положительный результат, который дает православное воспитание, и семья воцерковляется вместе с ребенком, — говорит супруга священника матушка Ольга Чебанова, директор Православной гимназии во имя преподобного Феодосия Печерского. — Во многих семьях на первое место ставится именно воспитание ребенка и только на второе — качество образования.

Обычно духовники предлагают детям для собеседования выучить несколько молитв. Это своеобразный тест на осмысленное восприятие ребенком Православия и Бога. Например, отец Михаил Собачинский дает задание выучить «Отче наш» и «Царю Небесный» третьеклассникам.

— А более старшим ребятам еще и Символ веры. Я также прошу в течение недели подготовиться и ответить на вопросы: кто такой Иисус Христос, какие существуют православные праздники, почему их отмечают... Мне важно, чтобы ребенок познакомился с православной тематикой, — говорит священник. — Например, в этом году к нам решил поступить один восьмиклассник. Я предложил ему выучить несколько молитв. Через две недели он признался, что не может их выучить, что молитвы ему непонятны, неинтересны и вообще он не понимает, зачем это нужно.

Несмотря на имеющийся опыт, духовники тоже могут ошибаться на собеседовании. Один священник поделился историей, что однажды в гимназию пришла поступать девочка с очень благообразной внешностью. Меж тем после первого же инцидента выяснилось, что она состоит на учете в полиции. В другую гимназию поступил мальчик из воцерковленной семьи, с прекрасными характеристиками. Однако скоро оказалось, что он не может себя контролировать в возбужденном состоянии.

— Доходило до срыва уроков, он будоражил вокруг себя других детей, — вспоминает отец Алексий Красавин. — А однажды вместе с одноклассником разбил в школе сантехнику.

В этом случае удалось уговорить родителей обратиться за помощью к специалистам, и теперь этот ребенок учится в специальном учебном заведении. А бывает, родители соглашаются с тем, что у них дети с особенностями, но перекладывают проблему воспитания и образования исключительно на администрацию, требуют помощи тьютора, который будет следить за их ребенком. Наши респонденты утверждают, что отчислить учащегося в таком случае большая проблема, особенно если гимназия на бюджетном финансировании. К слову, не все настоятели, которые дают рекомендацию к поступлению от прихода, могут обоснованно поручиться за своих протеже. И поэтому духовные попечители относятся к этим характеристикам с осторожностью.

#### «Преступление» и наказание

Какой должна быть позиция духовного попечителя при совершении ребенком серьезного проступка? Ведь помимо таких проблем поведения, как воровство, порча школьного имущества, драка, сквернословие, опоздание на уроки и богослужения, проступком считается и богохульство. Отец Димитрий Григорьянц исходит из того, что в любом случае общение с духовником должно оставлять в душе ребенка только положительный след, доброе отношение к Церкви. Ребенок вырастет, и кто знает, может быть, в будущем священник станет единственным человеком, который его выслушает, поймет и поддержит. Поэтому функцию наказания, по мнению наших респондентов, следует передать администрации, например, в лице завуча по воспитательной работе. Священник же должен сохранять нейтралитет и непредвзятое отношение, объективно оценивать ситуацию, пожалеть, помочь в осознании, осмыслении проступка и подвести к покаянию. При таком подходе это возможно, даже если духовник является одновременно и директором гимназии.

— Если удалось выстроить диалог с родителями, то поведение ребенка обычно выправляется, — считает отец Алексий.

Бывает, что родители равнодушны к проступку ребенка или, несмотря ни на что, защишают его. В одной из гимназий мальчик курил вейпы. Все разговоры духовного попечителя с подростком не принесли результатов. Для православной гимназии такое поведение неприемлемо. При этом парень еще и продавал курево другим детям. Когда администрация и духовник обратились к родителям, то в ответ услышали, что они в этом ничего страшного не видят, ссылаясь на переходный возраст и сложный характер сына. Мол, их старшие дети тоже курили и с ними ничего плохого не случилось, поэтому претензии со стороны гимназии эти люди сочли безосновательными. Дело дошло до рассмотрения ситуации правящим архиереем. Поскольку свою позицию семья не изменила, ребенок был отчислен.

Был случай воровства имущества гимназии. И хотя этот факт зафиксировали камеры, родители отказывались признавать вину своего ребенка, утверждая, что воришка просто похож на их сына. Если бы ученик раскаялся, отчисления

Иерей Ирадион Дзулиашвили, духовник православной гимназии имени святителя Филофея, митрополита Тобольского. г. Новый Уренгой





Иерей Михаил Собачинский, духовник Православной гимназии Калининградской enapxuu, с выпускниками

удалось бы избежать, потому что, несмотря на тяжесть проступка, при покаянии духовник всегда принимает сторону ребенка, оставляя шанс на исправление.

Каким все-таки должен быть современный духовный попечитель? В результате опроса получился такой собирательный портрет. Это священник, который обладает жизненным и духовным опытом, оптимистичный и энергичный, уравновешенный и очень терпеливый. Ему присуща постоянная духовная работа над собой, и в сложной ситуации он может дать ценный совет. Педагогическое образование скорее необходимое, чем достаточное условие. К детям он относится как любящий отец и готов заниматься с ними, жертвуя своими делами. Он любит Священное Писание и богослужение, знает, как научить детей молитве. Он может

стать духовным руководителем для родителей и учителей. Ведь приоритет при приеме на работу отдается профессионалам при условии, что учитель не отрицает православную веру. Он не только совершает Божественную литургию, но обязательно преподает в гимназии один из предметов, что позволяет познакомиться практически с каждым ребенком и его семьей. Его можно видеть в гимназии ежедневно, и он готов уделить каждому ребенку столько времени, сколько необходимо. Он не обязательно монах, в идеале — многодетный отец, поскольку наличие семьи позволяет изучить практические вопросы воспитания. Кроме того, по общему мнению, должности директора и духовника должны быть разделены. Ведь если директор ответственно относится к своей работе и успешно трудится, времени и сил на духовное окормление у него не остается. В спорных вопросах духовник и директор могут всегда посоветоваться и поддержать друг друга, что очень важно для нормальной работы гимназии.

Таким образом, духовник играет ключевую роль в решении главной задачи православной гимназии — миссии в общественном пространстве.

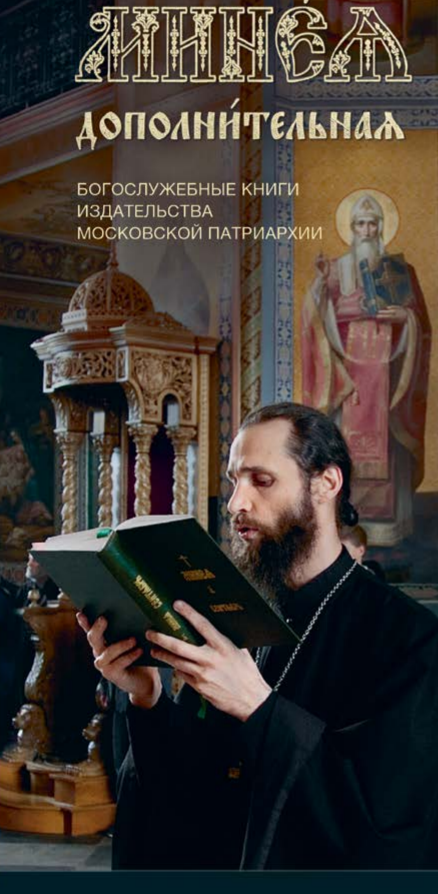
— И если Церковь не будет воспитывать молодежь, этим займется кто-то другой, — поясняет отец Алексий Красавин. — Когда родители теряют для подростка авторитет, их место не остается пустым. Если его не займет Церковь в лице священника — но не как нравоучителя, а как друга и любящего духовного наставника, — молодежь будет искать поддержку на стороне. И что они найдут, если мы не используем возможность донести до будущего поколения основы православных истин? Где еще они узнают о Христе? Поэтому гимназия (православная школа) всегда имеет миссионерскую функцию. Результатом становится то, что наши выпускники, выходя за школьные стены, остаются в Церкви и строят жизнь и воспитывают своих детей на основе православной традиции.

Алексей РЕУТСКИЙ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Подробно о задачах духовного попечителя см. в «Подожении о духовном попечителе православной образовательной организации, реализующей на основании конфессионального представления Русской Православной Церкви программы религиозного (православного) компонента общего образования». URL: https://eorok.ru/images/PDF\_documents\_EOROiK/DOCUMETY\_S\_SINOD\_ SAYTA/PRAV\_KOMPONENT\_2021/12.pdf (дата обращения: 14.07.2024).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Свято-Владимирская школа имеет давнюю историю. Школа при Воскресенском Новодевичьем монастыре была основана в 1889 году обер-прокурором Святейшего Синода К. П. Победоносцевым. В 2017 году Свято-Владимирская школа получила лицензию и аккредитацию на образовательную деятельность, и в ней вновь стали учиться дети. Обучение в школе бесплатное, директором является настоятельница монастыря игумения София.

Минея дополнительная — богослужебная книга. дополняющая 24-томное издание служебной Минеи. Настоящее издание Минеи дополнительной включает все службы, а также тропари, кондаки, молитвы Богородице и святым, утвержденные Священноначалием Русской Церкви после 2017 года и до июля 2020 года. (Предыдущее издание Минеи дополнительной (2018 г.), содержало богослужебные тексты, утвержденные в период с 1989 по 2017 годы). Среди текстов, включенных в книгу: служба Пресвятой Богородице в честь иконы Всецарица, служба св. прав. Алексию Мечеву, служба Зосиме, Савватию и Герману Соловецким, службы преподобным отцам Оптинским: Макарию, Иосифу, Анатолию, Моисею, Антонию и др. После служб сщмч. Серафиму (28 ноября), сщмч. Илариону Верейскому (15 декабря) и прпмц. Елизавете (5 июля) добавлены утвержденные молитвы, вместо тропаря и кондака свв. отцам Поместного Собора помещена служба. Всего добавлено 38 служб и около 20 тропарей, кондаков и молитв. Книга разделена на три части. В первой части содержатся тексты памятей в период с сентября по ноябрь, во второй части — с января по май, в третьей — с июня по август. Минея дополнительная напечатана церковнославянским шрифтом «Hirmos», в две краски, на качественной офсетной бумаге. Книга издана в большом «клиросном» формате и выдержана в едином стиле с Октоихом, Триодями постной и цветной, Минеей общей, Минеей общей новомученикам и исповедникам Церкви Русской, Ирмологием.









АРХИЕПИСКОП КОРЕЙСКИЙ ФЕОФАН

## Российская духовная миссия в Корее: прошлое, настоящее, будущее



Миссионерская активность Русской Православной Церкви в XVIII и XIX веках достигла небывалого роста, что было связано с необходимостью освоения присоединенных в XVI—XVII веках земель Сибири и Дальнего Востока. Православные русские проповедники появлялись на новых территориях Российского государства вместе с продвижением русских военных и переселением гражданского населения. Подвижническими трудами святителя Иннокентия Иркутского, преподобного Макария (Глухарева), преподобного Германа Аляскинского, святителя Иннокентия Московского ко Христу были обращены целые народы. Просветительская деятельность Русской Православной Церкви не ограничивалась исключительно российской территорией. За пределами Российского государства были открыты и успешно функционировали духовные миссии на Ближнем и Дальнем Востоке — в Персии, Китае, Японии. В конце XIX века была открыта Российская духовная миссия в Корее, которая стала самой молодой по дате своего основания.

### Прошлое

Корея находится на востоке Евразии и занимает Корейский полуостров, который протянулся с севера на юг на 1100 километров. Омывается водами Японского, Желтого и Восточно-Китайского морей, на севере имеет общую границу с Китаем и Россией. Территория Кореи кроме материковой части включает 3200 островов. С древнейших времен единственной формой религиозных представлений здесь был шаманизм, а с появлением христианства и несторианство. Проникновение на Корейский полуостров, находившийся в ареале культурного и политического влияния Китая, буддизма, даосизма, а затем конфуцианства повлияло на ослабление шаманизма, однако он никогда не терял значения народной религии. Буддизм, распространившийся на Корейском полуострове в IV–VI веках, стал одной из составляющих государственной идеологии начиная с эпохи Трех государств и Объединенной Силлы вплоть до окончания правления династии Корё. В начале XIV века в Корею проникло неоконфуцианство и стало претендовать на исключительную гегемонию в духовной жизни страны, в то время как буддизм постепенно лишился поддержки государства.

Однако уже в конце XVIII века начинается проникновение в Корею из Китая христианства (католицизма), которое вскоре подверглось преследованиям. Правительство Кореи, увидев в католичестве опасность для устоев корейского общества и государства, издало в 1785 году

указ о его запрете и до 1872 года подвергало христиан суровым гонениям. Однако, несмотря на это, число христиан постоянно росло, причем прежде всего в среде интеллектуалов, а затем и среди простого народа. Число крещеных корейцев к 1801 году составило десять тысяч человек. В 1872 году, после прихода к власти короля Коджона, христианство было неофициально признано «терпимой» религией. После открытия Кореи с 1882 года в страну стали проникать протестантские миссионеры, чьи проповеди также оказались весьма успешными. Общее



Святитель Иннокений (Вениаминов)

Церковь Рождества Пресвятой Богородицы в Пусане (слева)





Корейские переселенцы в Приморье. Конец XIX в. (вверху)

Епископ
Владивостокский
и Камчатский
Евсевий
(Никольский)
в церковной
корейской школе
на экзамене (внизу)

число христиан в Корее к началу 1897 года составляло примерно 30 тысяч человек, из которых около 29 тысяч были католиками и менее тысячи — протестантами.

Первое знакомство корейцев с православием произошло в 1860-е годы на территории России. В эти годы в связи с природными катаклизмами и голодом происходило массовое переселение корейцев в пограничные российские земли. Государство было заинтересовано в корейских поселенцах, которые отличались

трудолюбием и талантом к земледелию. В ряду мер, способствовавших ассимиляции корейцев в России, можно назвать просветительскую деятельность Православной Церкви среди корейского населения. Начало этой деятельности относится к 60-м годам XIX века, когда святитель Иннокентий (Вениаминов) крестил первых корейских иммигрантов, живших вблизи Новгородской гавани (на Дальнем Востоке). В 1872 году в селе Корсаковка для корейцев была построена первая церковь во имя святителя Иннокентия Иркутского. К концу 1870-х годов относится возникновение самостоятельных корейских приходов, причем корейцы сами жертвовали на постройку храмов и школьных помещений. К концу XIX века православных корейцев насчитывалось до 10 тысяч.

Предложения об открытии православной миссии в самой Корее неоднократно высказывались в конце XIX века разными деятелями. Размышления на эту тему можно найти в дневниковых записях святителя Николая (Касаткина), апостола Японии. На учреждении миссии в Корее настаивали дипломаты Н. А. Шуйский, З. М. Поляновский и др. Заинтересованность в учреждении миссии проявил министр финансов С. Ю. Витте, он же и позаботился о выделении необходимых денежных средств.

Второго июля 1897 года Святейший Синод «постановил учредить православную духовную миссию в Корее на общих для наших заграничных православных миссий основаниях». Миссия была подчинена Санкт-Петербургскому епархиальному начальству. Первым начальником миссии стал архимандрит Амвросий (Гудко; † 1918).

В первый состав миссии вошли также иеродиакон Николай (Алексеев; † 1952) и псаломщик А. Красин. В начале 1898 года члены миссии отбыли из России в Корею. Однако из-за сложной политической обстановки миссионеры более года ожидали разрешения на выезд в Корею, проживая недалеко от Владивостока в военном поселке Новокиевске. За это время миссию покинул архимандрит Амвросий. Оставшиеся члены миссии прибыли в Корею в январе 1899 года, позже к ним присоединился новый начальник миссии архимандрит Хрисанф (Щетковский; † 1906).

Главной заботой миссионеров по приезде было устроение помещения для совершения богослужений. На первое время для этой цели решено было использовать гостиную в доме главы российской дипломатической миссии в Корее А. И. Павлова, которая вмещала до 60 человек. В комнате был установлен иконостас, имелась богослужебная утварь. В воскресенье, 17 февраля 1900 года, в день памяти святого мученика Феодора Тирона, архимандрит Хрисанф совершил чин освящения храмового помещения и первую Божественную литургию на Корейской земле.

Свою первую проповедь по прибытии в Корею архимандрит Хрисанф обратил к тем корейцам, которые уже были знакомы с православием. В Сеуле временно проживало около 30 корейцев — подданных Российской империи, которые некогда служили в качестве переводчиков у русских чиновников, состоявших на службе в корейском правительстве. С этими корейцами отец Хрисанф вновь провел катехизическую работу, и уже в скором времени, на одной из недель Великого поста, они приступили к таинствам Покаяния и Причащения. Некоторым из них отец Хрисанф предложил работу в качестве его переводчиков и учителей в открывшейся вскоре школе.

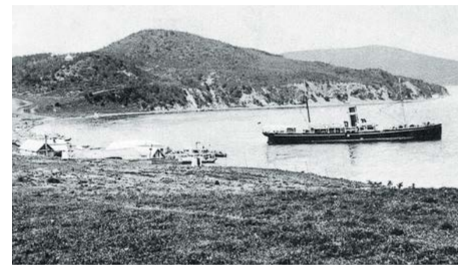
Местные жители также проявили интерес к миссионерам из России. В скором времени

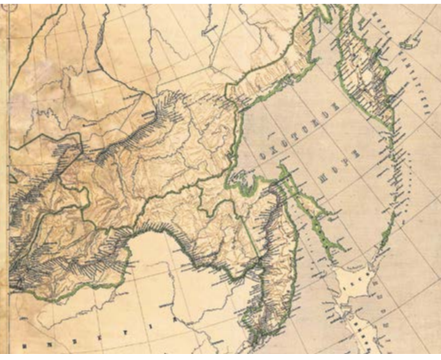
после их приезда корейцы стали осаждать квартиру начальника миссии с расспросами о его вере. Архимандрит Хрисанф и другие члены миссии начали проводить беседы с посетителями о православном вероучении. Спустя некоторое время первоначальное любопытство корейцев было удовлетворено, они стали появляться в миссии гораздо реже, что тем не менее нимало не смутило миссионеров и не повлияло на их ревностное отношение к начатой работе.

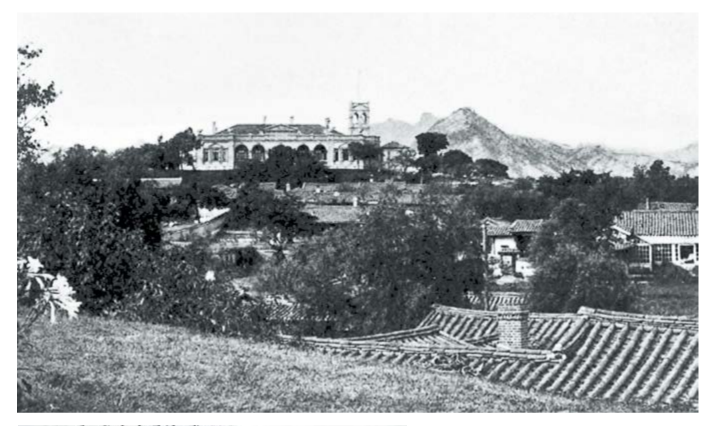
Одним из самых важных дел, которые были предприняты архимандритом Хрисанфом, стал перевод на корейский язык молитв и богослужений. Для его выполнения были привлечены русскоговорящие корейцы, которых отец

Новгородский пост (вверху)

Расположение Новгородской гавани (внизу)









Вид Русской дипломатической миссии в Сеуле. 1901 г. (вверху)

Церковь святителя Николая в Сеуле. 1903 г. (внизу) Хрисанф пригласил для работы в миссии. Сначала тексты молитв переводили с церковнославянского языка на русский, затем с русского на корейский. А после проверяли получившийся текст с помощью англо-русско-французских словарей. Этот способ, однако, не оправдал себя из-за большого количества ошибок, и было решено прибегнуть к другому, более надежному способу перевода — с китайского языка, как более близкого и понятного корейцам. Архимандрит Хрисанф обратился к начальнику Русской духовной миссии в Пекине архимандриту Ин-

нокентию (Фигуровскому; † 1931) с просьбой выслать богослужебную и вероучительную литературу на китайском языке, и после того, как книги были получены, работа по переводам значительно упростилась.

Занимаясь переводами богослужебных текстов, миссионеры одновременно учили корейский язык, без знания которого проповедь в иноземной среде представлялась невозможной.

Пятнадцатого октября 1900 года при духовной миссии была открыта школа для корейских детей. В школе преподавали базовые предметы, корейский и русский языки. Учеников было немного — 8–12 человек, так как их содержание осуществлялось в основном из личных средств архимандрита Хрисанфа.

Главный вопрос, который предстояло решить архимандриту Хрисанфу и последующим начальникам духовной миссии, — возведение храма. Помещение в домашней гостиной, в котором совершались богослужения, рассматривалось как временное, создавая неудобства как для прихожан, которые не могли без некоторого смущения входить в дом российского посла, так и для самого посла.

Еще до приезда миссионеров в 1898 году при посредстве российских дипломатов для миссии на средства царского правительства был приобретен земельный участок в столичном районе Чонгдонг. На этом участке были выстроены дом для миссионеров, колокольня, дом для переводчиков, школа. В качестве храма было решено использовать здание школы, и 17 апреля 1903 года состоялось торжественное освящение храма во имя святителя Николая Чудотворца. В Москве специально по заказу миссии были отлиты колокола, а святой праведный Иоанн Кронштадтский, поддерживавший с отцом Хрисанфом тесные связи, прислал миссии свое праздничное облачение.

При новом помещении церкви была устроена звонница, здание приобрело церковный вид, однако и это помещение рассматривалось как временное. Горячим желанием членов миссии было иметь отдельно стоящий храм, выстроенный по канонам православной архитектуры.

Пожертвования на строительство храма в Сеуле стали собирать в российских храмах еще до отъезда архимандрита Хрисанфа в Корею. К весне 1901 года было собрано 2984 рублей 87 копеек. Уже находясь в Корее, отец Хрисанф подал в Святейший Синод записку, в которой просил о скорейшей постройке храма при миссии. В ноябре 1903 года Государственный Совет рассмотрел представление Священного Синода о выделении средств на сооружение православного храма в Сеуле в 1904—1905 годах, но из-за начавшейся Русско-японской войны деятельность миссии была приостановлена.

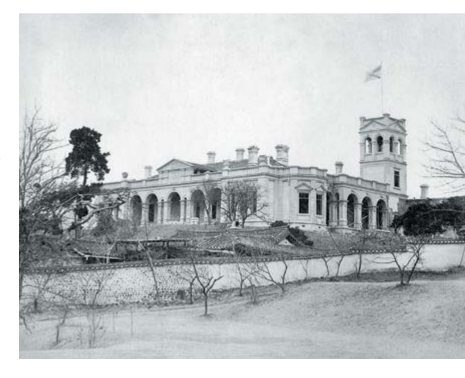
За четыре года работы миссии было крещено 14 корейцев, но это не говорит о том, что миссионеры не имели рвения в своем служении. Архимандрит Хрисанф писал: «Если бы мы стремились побольше накрестить, то за три года своего существования в Корее мы могли бы накрестить десятки тысяч, ибо желающих принять "русскую веру" являлось очень много, но по тщательным справкам и строгому испытанию всегда оказывалось, что все они ищут не веры и забота у них не о спасении души, а о том, чтобы приобрести в лице миссионера защитника для своих незаконных действий в отношении своих ближних или начальства...» Оценивая немногим более чем четырехлетний срок пребывания отца Хрисанфа на должности начальника духовной миссии в Корее, можно с уверенностью сказать, что за это время трудами

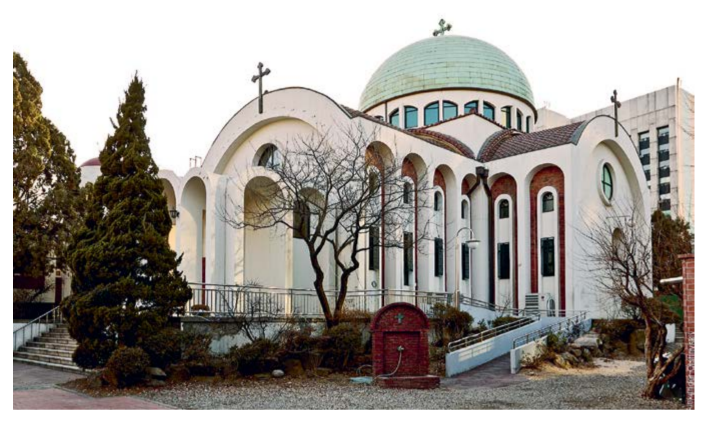
миссионеров было сделано многое: обустроен участок миссии и возведены необходимые строения, открыта школа для мальчиков и миссионерский стан в Мунсанпо, выполнены первые переводы на корейский язык важнейших молитв и богослужений.

Духовная миссия возобновила свою деятельность в августе 1906 года, когда в Корею спустя год после окончания Русско-японской войны прибыл новый состав миссионеров, возглавляемый архимандритом Павлом (Ивановским; † 1919). В 1908 году миссия была переподчинена владивостокскому архиерею, и в этом положении она находилась до 1921 года. Период управления миссией архимандритом Павлом был временем ее расцвета. Отцу Павлу удалось за короткое время не только продолжить начатое отцом Хрисанфом, но и значительно активизировать миссионерские труды, в результате которых появилось несколько новых миссионерских станов и несколько сотен крещеных корейцев.

Русская духовная миссия возобновила свою деятельность в совершенно новых условиях, которые трудно было назвать благоприятными: Корея стремительно теряла свою государственность и в 1910 году была аннексирована Японией. От духовенства миссии требовалось доказать, что Православная Церковь в Корее независима от дипломатических

Российская дипмиссия в Сеуле, где впервые в стране была совершена православная Литургия. Фото 1903 г.





Церковь во имя святителя Николая Чудотворца в Сеуле

представительств и выполняет исключительно мирные задачи.

Прежде всего была продолжена работа по переводу богослужебных текстов и катехизических материалов. Отец Павел, в отличие от миссионеров первого состава, приехал в Корею, уже неплохо владея корейским языком. Для перевода текстов он привлек учителя миссийской школы корейца Иоанна Кана, хорошо знавшего русский язык. Работа по переводу текстов шла в течение пяти-шести лет. Была исправлена часть переводов, сделанных отцом Хрисанфом, а также подготовлены новые: краткий Молитвослов, Часослов, сборник паремий, Служебник, Требник, избранные песнопения из Октоиха, Цветной и Постной Триодей, праздничной Минеи, последование ко Святому Причащению, последование молебна и панихиды, краткая Священная история, Катехизис и другие, часть из которых была напечатана. Евангелие, Апостольские послания и Псалтирь использовались в переводе Британского библейского обшества.

Особое внимание при совершении богослужения было отведено организации церковного хора. Обязанности регента были возложены на Феодора Перевалова, который в течение

нескольких лет неустанно занимался с детьми учеников миссийской школы музыкальной грамотой и партесным пением, в то время практически неизвестным в Корее. Он же сделал нотные переложения на корейский язык вновь переведенных церковных песнопений. За основу были взяты московский и киевский напевы, а также сочинения церковных композиторов XIX века: Д. Бортнянского, Г. Ломакина, Н. Бахметьева, В. Виноградова, Д. Аллеманова, Д. Соловьева и других. Были переложены песнопения всенощного бдения, Литургии, стихиры, тропари и кондаки воскресных и праздничных дней.

Таким образом, к 1910 году основная часть богослужений стала совершаться на корейском языке, родном для местного населения, что, конечно, немало способствовало делу миссии.

Порядок, установленный начальником миссии, приближался к монастырскому: ежедневно совершались утренние и вечерние богослужения, все члены миссии ежедневно несли свои послушания. В свободное от исполнения обязанностей время члены миссии занимались изучением корейского языка, для чего были приглашены учителя из местного населения. Исключения из обычного распорядка состав-

ляли воскресные и праздничные дни, когда основное время посвящалось совершению праздничных богослужений и отдыху.

Отец Павел продолжил открывать миссионерские станы в провинциях и совершать миссионерские поездки по Корее. Он проводил беседы с местным населением в тех домах, где останавливался, либо в разных других помещениях. Позднее миссия стала приобретать небольшие участки земли, строить на них молитвенные дома и организовывать миссионерские станы. Помимо действовавшего стана в Мунсанпо были открыты новые в близлежащих селениях Кёха, Карагай, Соннчон, Ильсан, Марысим. При каждом стане постепенно открывались школы и ставились учителя и катехизаторы из корейцев. Всего было открыто 7 школ, в которых работало 20 преподавателей и обучалось 250-260 человек.

Из других заметных событий, которые произошли в жизни миссии за время служения архимандрита Павла, можно выделить появление первого корейского клирика Иоанна Кана, бывшего учителем миссийской школы.

За время пребывания отца Павла в качестве начальника миссии в Корее было крещено 322 человека, это немалая цифра, если принять

во внимание малочисленный состав миссии и длительную подготовку оглашаемых к принятию таинства Крещения.

В 1912 году архимандрит Павел был избран епископом Никольск-Уссурийским, викарием Владивостокской епархии, и продолжил дело миссии среди корейцев российского Дальнего Востока. Предполагалось, что епископ Павел объединит деятельность корейской миссии в пределах Владивостокской епархии с деятельностью Сеульской миссии. Поэтому архипастырь не оставлял своим вниманием Сеульскую миссию и отдавал прямые распоряжения, касавшиеся дел миссии, ее начальникам.

Первого октября 1917 года в управление миссией вступил командированный из Владивостока иеромонах Феодосий (Перевалов; † 1933) на правах заведующего (исполняющего обязанности). Он состоял в миссии с 1906 года и поэтому был хорошо знаком с порядками, заведенными в ней архимандритом Павлом. Практически с самого начала служения иеромонаха Феодосия в Корее миссия столкнулась со многими трудностями. В России стремительно рушились прежние устои. Отделение Церкви от государства привело к прекращению финансовой поддержки миссии. Если в 1917 году

Архимандрит Амвросий (Гудко) (слева)

Иеромонах Феодосий (Перевалов) (в центре)

Отец Павел (Ивановский) (справа)













Архимандрит Хрисанф (Щетковский) (слева)

Иеромонах Иринарх (Шемановский) (в центре)

Епископ Поликарп (Приймак) (справа) в миссии еще оставались средства, полученные ранее, то с наступлением 1918 года она лишилась высылаемых ей ежегодно сумм.

Деятельность миссии с закрытием школ и увольнением катехизаторов в 1917 году свелась к поддержанию достигнутого в прежние годы. Закрытие школ привело к падению числа крещаемых, но крещения тем не менее совершались. За время управления миссией отцом Феодосием было крещено 46 человек. В миссии неукоснительно совершались богослужения во все воскресные и праздничные дни, исполнялись требы. Время от времени предпринимались поездки в станы и другие места провинции. Согласно статистике, приведенной отцом Феодосием, на начало 1925 года по всей Корее насчитывалось около 600 православных корейцев.

В 1921 году миссия в Сеуле была передана в ведение православного архиерея, базировавшегося в Японии. Решение, нужно признать, было своевременным для обстоятельств того времени, и, возможно, благодаря ему миссия просуществовала еще довольно продолжительный срок. В условиях, когда связь с Москвой и Владивостоком была крайне затруднена, а Корея была аннексирована Японией, под-

чинение Сеульской миссии Японской явилось необходимым и оправданным. Пятого марта 1923 года в Токийском кафедральном соборе архиепископ Токийский и Японский Сергий (Тихомиров; † 1945) возвел начальника миссии иеромонаха Феодосия в сан архимандрита.

Архимандрит Феодосий руководил миссией до 1930 года, когда был направлен для служения в Харбин. В 1936 году в Корею был командирован архимандрит Поликарп (Приймак; † 1989).

Отец Поликарп служил в сложных условиях. К этому времени превращенная в колонию Корея использовалась японскими оккупантами в качестве минерально-сырьевой и аграрной базы. Корейское население пребывало в крайней бедности. Япония проводила политику тотальной ассимиляции корейской нации. Митрополит Токийский и Японский Сергий благословил во избежание провокаций со стороны властей ограничить деятельность миссии пастырским окормлением русских прихожан. Однако православные корейцы также не оставляли богослужений. Всего православных корейцев отец Поликарп насчитывал около 150 человек. В 1940 году из-за давления японских властей митрополит Сергий был вынужден отказаться от управления епархией, а в 1941 году

Русская духовная миссия в Корее перешла на самоуправление. Это положение сохранялось до 1945 года, когда миссия отошла в подчинение Харбинскому митрополиту.

В результате столкновения интересов СССР и США Корея была разделена по 38-й параллели, и на севере и юге начался процесс формирования двух корейских государств, ориентировавшихся соответственно на СССР и США. В миссии произошел раскол, спровоцированный русскими белыми эмигрантами и корейцами, поддерживавшими американское присутствие на юге Кореи. Принятие отцом Поликарпом советского гражданства и его сотрудничество с генконсульством СССР в Корее вызвало резкую неприязнь к нему со стороны отдельных прихожан. Главным инициатором отстранения отца Поликарпа от управления был диакон Алексий (Ким Ый Хан), который воспользовался поддержкой епископа Вениамина (Басалыги; † 1963), иерарха Американской митрополии, возглавлявшего Японскую Церковь.

Американская митрополия находилась в расколе с Русской Православной Церковью, и де-факто епископ Вениамин был поставлен на токийскую кафедру американскими оккупационными властями. В ходе конфликта начались имущественные споры. Противники архимандрита Поликарпа требовали от него передачи дел, но после отказа отца Поликарпа без его согласия и подписи был составлен протокол, закреплявший права на миссию за Американской митрополией. После двух арестов архимандрит Поликарп покинул Корею в 1949 году. Так закончилась история Российской духовной миссии в Корее.

Большинством исследователей деятельность Русской духовной миссии в Корее признается не очень успешной, особенно на фоне Китайской и Японской духовных миссий, из которых впоследствии выросли автономные Церкви. Однако при оценке деятельности Корейской миссии следует принимать во внимание, что, во-первых, открыта она была значительно позже вышеупомянутых миссий, а во-вторых, едва успев встать на ноги, столкнулась со множеством трудностей, связанных с изменением политической ситуации как в России, так и в Корее. Это и Русско-японская война, имевшая



Патриаршее служение в Троицком храме подмосковного Реутова. Святейший Патриарх Кирилл и архиепископ Корейский Феофан. 18 февраля 2024 г.









одним из театров боевых действий Корейский полуостров, и аннексия Кореи Японией в 1910 году, в результате чего Корея на время утратила свою государственность, и революция в России в 1917 году, приведшая к образованию советского государства, проводившего враждебную политику в отношении Церкви. Прямыми последствиями революции в России явилась массовая эмиграция русских за пределы Отечества, Гражданская война и церковное разделение. Все эти трагические события

в истории двух стран, а также образование в Корее двух государств и гражданская война на Корейском полуострове в 1950—1953 годах так или иначе повлияли на то, что в конечном итоге деятельность Российской духовной миссии в Корее была свернута. Продолжение работы миссии после революции 1917 года в России, когда было прекращено ее финансирование, и вплоть до 1949 года следует объяснять самоотверженностью русских священнослужителей и их глубокой преданностью миссионерскому делу.

В 1955 году православные верующие Республики Корея присоединились к Константинопольскому Патриархату. Позднее все имущество и территория храма, принадлежавшие Русской духовной миссии в Корее, по запросу православной корейской общины в соответствии с решением суда были переданы ей в собственность. Таким образом, имущество и земля, принадлежавшие Русской духовной миссии в Корее, утрачены.

### Настоящее

Спустя 70 лет Русская Православная Церковь вновь возвращается на Корейский полуостров. Двадцать шестого февраля 2019 года Священный Синод Русской Православной Церкви

в пределах Корейской Народно-Демократической Республики и Республики Корея образовал самостоятельную Корейскую епархию. Еще до образования епархии в столице Северной Кореи Пхеньяне в 2006 году был построен храм во имя Живоначальной Троицы. Община храма была принята в лоно Русской Православной Церкви. Освящение храма в августе 2006 года совершил митрополит Смоленский и Калининградский Кирилл (ныне — Святейший Патриарх Московский и всея Руси). Священнослужители храма прошли обучение в духовных школах России и были рукоположены русскими иерархами.

В Южной Корее образованы два прихода приход Воскресения Христова в Сеуле и приход Рождества Пресвятой Богородицы в Пусане. в них регулярно совершаются богослужения. Для совершения богослужений приходы арендуют помещения, так как собственных храмов приходы пока не имеют. Клир южнокорейских священнослужителей состоит из двух иеромонахов и одного иеродиакона. Иеромонах Павел (Чхве) и иеродиакон Нектарий (Лим) являются гражданами Республики Корея. Один иеромонах командирован в Корею из России. Общины приходов состоят из русскоязычных прихожан и корейцев, богослужения совершаются на русском и корейском языках. В настоящее время ведется работа по открытию новых приходов епархии в провинциях, где сосредоточено русскоговорящее население. В городе Инчхоне заложена основа для создания будущего монастыря. Монашествующие клирики епархии совершают уставные богослужения во временном домовом храме.

#### Будущее

На сегодняшний день перед Корейской епархией стоит задача по устроению полноценной церковной жизни в городах, где проживает русскоязычное население. В Республике Корея число постоянно проживающих граждан Российской Федерации составляет около 60 тысяч человек, помимо них в Корее зарегистрировано значительное число русскоязычных граждан из стран СНГ. Ежегодно Южную Корею посещают сотни тысяч российских туристов. В последние



Феофан, архиепископ Корейский

годы на постоянное место жительства в Республику Корея переехало значительное число этнических русскоговорящих корейцев из стран Средней Азии, предки которых полтора столетия назад были крещены в православной вере. На текущий момент их число достигло 100 тысяч человек. Немалая часть этих групп, проживающих в Корее, является православной по вероисповеданию и желает активно участвовать в церковной жизни. К правящему архиерею поступают просьбы об открытии приходов из других населенных пунктов Кореи. Помимо непосредственно миссионерской работы перед Церковью в Корее стоит задача сохранения в русскоязычной среде национальной самоидентичности и русского языка.

Деятельность Русской Православной Церкви на Корейском полуострове не только поможет православным верующим жить полноценной церковной жизнью, но и внесет вклад в развитие межкультурных отношений между нашими народами.

<sup>1</sup> Хрисанф (Щетковский), еп. Из писем корейского миссионера. URL: https://azbyka.ru/otechnik/missiya/iz-pisem-korejskogo-missionera/.

# ПЯТЬСОТ ЛЕТ В ЦЕНТРЕ ИСТОРИИ СТРАНЫ И ЦЕРКВИ



В Государственном историческом музее проходит выставка «Новодевичий монастырь. Вехи истории», посвященная 500-летию со дня основания обители. Посетители смогут впервые за долгое время увидеть вкладные памятники царей Ивана Грозного и Бориса Годунова, царевны Софьи Алексеевны, а также портреты исторических государственных и церковных деятелей России разных эпох, произведения художественных мастерских Новодевичьего монастыря, включающие уникальные памятники лицевого шитья XVI—XIX веков, памятники русского церковного искусства.

— Эта выставка, можно сказать, презентация будущего музея Новодевичьего монастыря, — поясняет Марина Шведова, один из кураторов выставочного проекта, — строящегося сегодня практически у стен обители, его открытие планируется в конце следующего года. Площадь музея будет внушительной, около двух тысяч квадратных метров, и представленная здесь экспозиция лишь малая толика того, что откроется будущим посетителям.

Наша выставка — это первая попытка рассказать про 500-летнюю жизнь монастыря, учитывая, что Новодевичий не сохранил своего архива: из 63 актов, касающихся обители, только 23 подлинные, остальные в копиях или в упоминаниях. Поэтому история здесь представлена в основном памятниками эпохи.

И прежде всего это Смоленская икона Божией Матери XVI века. Новодевичий монастырь был основан великим князем Московским Василием III в мае 1524 года в благодарность за освобождение Смоленска в 1514 году.

Место для обители было выбрано неслучайно: в излучине Москвы-реки на Девичьем поле в 1456 году москвичи прощались с древней Смоленской иконой, которая переезжала в Смоленск. В Москве оставался ее список, который крестным ходом торжественно перенесли 28 июля 1525 года из кремлевского Благовещенского собора в только что построенный главный храм Новодевичьего монастыря — собор в честь Смоленской иконы Божией Матери. Сегодня этот образ хранится в Оружейной палате Московского Кремля. На выставке представлен один из ранних списков иконы, имеющихся в музее.

В экспозиции можно увидеть духовную грамоту Василия III, которая положила начало основанию Новодевичьего монастыря. В этом документе великий князь, пожаловавший на устроение обители 3 тысячи рублей серебром

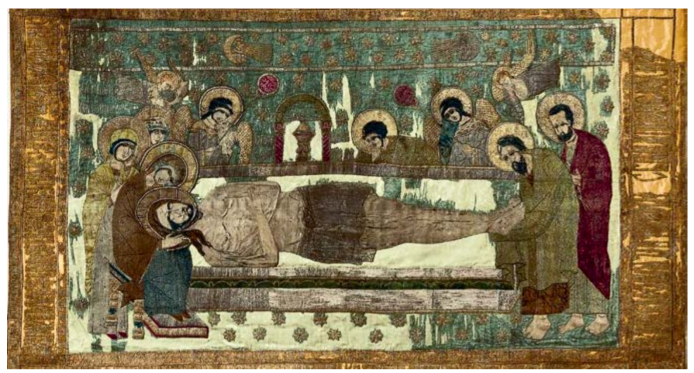
и земельные угодья, дает указ в 1523 году начать строительство обители.

Редкий образец лицевого шитья, большая плащаница «Положение во гроб» из Смоленского собора Новодевичьего монастыря — один из центральных экспонатов выставки. Она была заказана смоленским епископом Гурием и вышита монахинями обители, среди которых могли быть первые инокини, прибывшие в обитель из суздальского Покровского монастыря во главе с первой игуменией преподобной Еленой (Девочкиной).

Из Смоленска плащаница была вывезена в Смутное время (в 1611 году) польскими войсками и возвращена в Новодевичий мона-

Богоматерь «Неувядаемый цвет». Икона. Москва. Начало XVIII в. Принадлежала царице Евдокии Федоровне Лопухиной







Плащаница «Положение во гроб». 1544–1545 гг. Камка (Китай? XVII в.), камка (Италия, XVI в.). ГИМ (вверху)

Сергий Рожков, Симон Ушаков. Богоматерь «Живоносный источник». Икона. Москва. 1670 г. На полях 16 клейм с чудесами от иконы. Вклад Богдана Матвеевича Хитрово (внизу)

стырь только в 1864-м. В 1909 году игумения Леонида (Озерова) за ветхостью плащаницы передала ее в Исторический музей. Потом она снова оказалась в монастыре. Ее постоянно реставрируют, и сегодня она хранится в Историческом музее.

С самого начала своего существования Новодевичий монастырь находился под особым вниманием царской фамилии и нередко оказывался в эпицентре исторических событий.

В конце XVI века, после смерти царя Федора, сюда ушла принять постриг его супруга Ирина Федоровна Годунова, не став препятствовать вступлению своего брата, Бориса Годунова, на царский престол. Именно в Новодевичий шел крестный ход из Москвы, возглавлявшийся Патриархом Иовом, который просил Бориса, укрывшегося в монастырских стенах, встать на царство. И в Смоленском соборе обители Первосвятитель Патриарх Иов объявил его царем и самодержцем.

— На выставке можно увидеть экспонаты, связанные с Годуновыми, — рассказывает Марина Шведова, — иконы, вложенные этой семьей в Новодевичий монастырь, Плащаница, которую вышивала царица Ирина в стенах обители, будучи уже инокиней Александрой, доставшаяся ей икона Иоанна Предтечи, скорее всего, ранее принадлежавшая Ивану Грозному. В приходной книге есть записи, что все

имущество Ирины Годуновой — иконы, утварь, шитье — осталось в Новодевичьем монастыре.

Большое внимание уделяла монастырю царская династия Романовых. Особенно любил обитель царь Алексей Михайлович. Представленный на выставке иконостас его семейных икон, наиболее ценный из сохранившихся вкладов царя в Новодевичий монастырь, сделан предположительно после победоносного Смоленского похода 1654–1655 годов. Неподалеку расположен один из трех сохранившихся живописных портретов царевны Софьи Алексеевны, которая изображена на фоне двуглавого орла, в царском облачении, короне, со скипетром и державой в руках. За семь лет ее регентского правления в Новодевичьем монастыре были выстроены новые церкви и создан тот образ обители, который мы видим сегодня. Правительница практически отстроила монастырь заново и сделала своей резиденцией. Царевна жила здесь до пострижения в монахини, затем стала инокиней Сусанной, а перед смертью приняла великую схиму, взяв себе прежнее имя — София.

На выставке можно увидеть экспонаты, свидетельствующие о времени изъятия церковных ценностей при закрытии монастыря в 1922 году. В 1934 году весь комплекс монастырских зданий был передан Государственному историческому музею (ГИМ), монастырь стал филиалом музея. В 1994 году в Новодевичьем возобновилась монашеская жизнь. Первой настоятельницей монастыря после его возрождения стала игумения Серафима (Чичагова-Черная). А в 2010 году произошла передача обители в безвозмездное и бессрочное пользование Московской епархии Русской Православной Церкви.

— Перед тем как Исторический музей выехал из монастыря, — уточняет Марина Шведова, — нам удалось собрать четыре надгробных иконостаса царственных инокинь, которые были заключены в Новодевичий монастырь и здесь же похоронены, — царицы Евдокии Лопухиной, царевен Софьи, Евдокии и Екатерины Алексеевен Милославских. Эти иконостасы устанавливались как киоты поверх каменного надгробия. Когда монахини хоронили царевен, то выбирали их келейные иконы и таким образом составляли картину их духовной жизни.



Вскоре после закрытия монастыря большевиками надгробные иконостасы были разобраны и отправлены в запасники. Мы находили их в фондах, сверяли по размеру, по первичному описанию. Иногда на обороте икон оставались надписи. И сегодня на выставке посетители снова могут увидеть эти уникальные экспонаты.

#### Елена АЛЕКСЕЕВА

Государственный исторический музей. Москва, Красная площадь, д. 1. Выставка продлится до 4 ноября.

Надгробный иконостас царевны Софьи Алексеевны



### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



### Патриарх Московский и всея Руси Кирилл «Ты еси Бог творяй чудеса»

Строки из псалма «Ты еси Бог творяй чудеса» (Пс. 76, 15) мы слышим во время пения великого прокимна на вечерне. Господь си-



лой Своей совершает чудеса. Иногда мы по неведению, забвению или окамененному нечувствию не способны их серьезно воспринять и начинаем что-то объяснять таким образом, чтобы исключить прямое вмешательство Бога в нашу жизнь. Если же внимательнее смотреть, не пытаясь объяснять естественными обстоятельствами нечто непонятное, происшедшее с нами, тогда мы увидим руку Божию — Господь по милости Своей совершил чудо. Он дает нам чудо по Своей любви к нам, Он отвечает чудом на нашу молитву.

### Митрополит Рязанский и Михайловский Марк (Головков) Церковный протокол

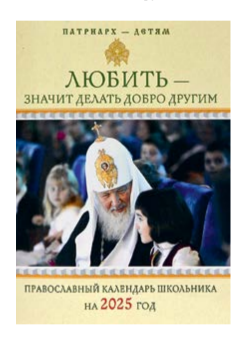
Вышел в свет очередной тираж книги митрополита Рязанского и Михайловского Марка «Церковный протокол».

В книге собраны теоретические представления о принципе церковного устройства и советы о том, как правильно действовать в рамках церковного протокола: написать рапорт, составить поздравление, выбрать форму обращения и т. п. Издание имеет большую практическую пользу для всех, кому необходимо знать, как строится коммуникация и какие нормы поведения людей существуют в церковном обществе, имеющем вековые традиции.

## Патриарх — детям Любить — значит делать добро другим Православный календарь школьника на 2025 год

Календарь предназначен для детей школьного возраста и призван

сориентировать ребенка в системе церковных праздников и постов. В издание вошли молитва святых Оптинских старцев, молитва перед учением, молитва после учения, а также выдержки из слов Святейшего Патриарха Кирилла. Календарь посвящен семье и рассказывает о христианской любви к родителям и ко всем ближним. На последних страницах издания можно записать расписание своих основных и дополнительных занятий в секциях и кружках.



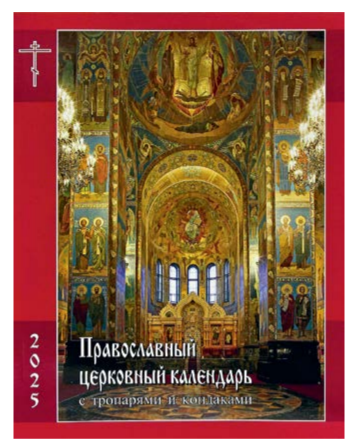
### Православный церковный календарь с тропарями и кондаками на 2025 год

Православный календарь с тропарями и кондаками — это ежегодное тематическое приложение к официальному Патриаршему календарю Русской Православной Церкви. Издание адресовано священнослужителям и мирянам, интересующимся православным богослужением.

В календаре на каждый день церковного года приводятся тексты тро-



### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ





парей и кондаков, а в особых случаях и другие богослужебные тексты тех праздников или святых, совершение служб которым предусматривается Богослужебными указаниями на 2025 год.

В календарь включены алфавитный список икон Божией Матери, алфавитный список Соборов святых и алфавитный список имен святых с указанием дней празднования им по старому стилю.

Календарь снабжен традиционными приложениями, в которых приведены тексты воскресных, общих, дневных тропарей и кондаков.

Издание включает полный месяцеслов с богослужебными заметками, учитывающими необходимые

переносы празднований в 2025 году, а также содержит указания на ежедневные чтения из Священного Писания. В справочный раздел вошли церковные праздники и памятные даты, указания о постах и трапезе, перечень дней особого поминовения усопших и др.

Календарь на 2025 год приводит полную службу святителю Зиновию (Мажуге), митрополиту Тетрицкаройскому, исповеднику (к 40-летию со дня преставления).

Издание осуществлено по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

На 1-й и 4-й сторонках обложки: собор Воскресения Христова (Спас на Крови) в Санкт-Петербурге (внутреннее убранство).

### Православный церковный календарь с увеличенным шрифтом на 2025 год

Издание схоже по составу и оформлению с календарем малого формата. При этом календарь выпущен в стандартном большом формате, как и все настольные календари Издательства Московской Патриархии (Патриарший календарь, календарь с тропарями и кондаками и др.). Использование увеличенного шрифта облегчает чтение при недостаточном освещении или проблемах со зрением.

Издание осуществлено по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.



### КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



### Православный церковный календарь малого формата на 2025 год

Календарь является аналогом официального календаря Русской Православной Церкви.

Издание включает полный месяцеслов, указатель чтений Священного Писания, указатель имен святых и указатель икон Божией Матери. Календарь имеет удобный формат, небольшую толщину благодаря использованию специальной тонкой бумаги. Предназначен как для священнослужителей, так и для мирян.

На 1-й сторонке обложки: Архангельский собор Московского Кремля (к 675-летию со дня рождения благоверного великого князя Димитрия Донского, место погребения которого находится в этом храме).

На 4-й сторонке обложки: Минский Свято-Духов кафедральный собор (к 525-летию явления Минской иконы Божией Матери, пребывающей в этом храме).

Издание осуществлено по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

### Отрывные Патриаршие календари на 2025 год

Вышли в свет отрывные Патриаршие календари:

отрывной Патриарший календарь на 2025 год «Стяжи дух мирен...»; отрывной Патриарший календарь на 2025 год «Пресвятая Богородице, спаси нас!».

Патриаршие отрывные календари рассчитаны на широкую аудиторию. Тексты в них написаны простым и понятным языком, они доступны по цене. Календарная сетка Патриарших отрывных календарей учитывает благословения Святейшего Патриарха о необходимых переносах празднований в конкретном богослужебном году, как и официальный календарь Русской Православной Церкви. Начало каждого месяца предваряет перечень основных праздников на этот период, в котором особо выделяются двунадесятые и великие праздники, а также дни поминовения усопших. Дни двунадесятых праздников сопровождают размещенные на соответствующих страницах тропари, кондаки и величания. В календарной сетке Патриарших отрывных календарей указана справочная информация о восходах и заходах светил, долготе дня и фазах луны.

Календарь «Пресвятая Богородице, спаси нас!» посвящен жизни Божией Матери, чудотворным иконам Пречистой и связанным с ними чудесам. В издании приводятся слова святых и подвижников благочестия о Царице Небесной, силе молитвы к Ней и заступничестве Пресвятой Богородицы перед Богом за род человеческий.

В календаре «Стяжи дух мирен...» содержатся описания поучительных

примеров из житий святых, святоотеческие наставления и проповеди о любви к Богу и ближним, о молитве, крестоношении, покаянии, борьбе со страстями и приобретении добродетелей путем подвига духовной жизни. Здесь читатель найдет рассказ о церковных праздниках и толкование евангельских слов.

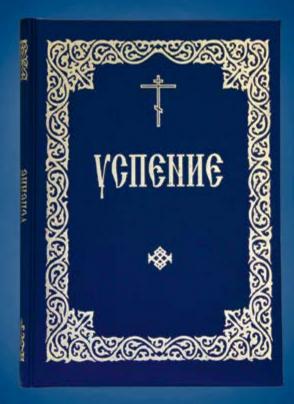
Издание отрывных Патриарших календарей осуществлено по благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.





## Venenne

Служба на Успение
Пресвятыя Богородицы
и Похвалы,
или священное
последование
на святое преставление
Пресвятыя Владычицы
нашей Богородицы
и Приснодевы Марии







Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви Просветительский проект «Православная книга». Тел. +7 (495) 181–92-92 интернет-магазин WWW.rop.ru

### Вечная память



Протоиерей Николай Котельников

> 04.02.1955-23.06.2024

23 июня 2024 года на 70-м году жизни трагически погиб старейший клирик Махачкалинской епархии протоиерей Николай Котельников

Николай Михайлович Котельников родился 4 февраля 1955 года в станице Орджоникидзевская (с 2016 года — город Сунжа Сунженского района, Ингушетия) в семье колхозников Михаила Дмитриевича и Нины Алексеевны Котельниковых. Он рано лишился отца и воспитывался матерью и бабушкой.

В 1974 году окончил Орджоникидзевский железнодорожный техникум, в 1974—1975 годах служил в рядах Советской армии. После демобилизации учился в Ставропольской семинарии.

Духовным наставником протоиерея Николая был убиенный протоиерей Петр Сухоносов († 1999), настоятель храма Покрова Пресвятой Богородицы в станице Орджоникидзевская, похищенный террористами прямо из церкви 28 марта 1999 года.

В 1977 году после рукоположения в Ставрополе в священный сан епископом Ставропольским и Бакинским Антонием (Завгородним; † 1989) приехал в Дагестан и был назначен настоятелем Знаменского храма в Хасавюрте. Здесь отец Николай нес послушание два года. В 1979 году назначен настоятелем храма Покрова Пресвятой Богородицы в Дербенте, где и прослужил до конца своих дней.

В 1999 году назначен духовником клириков Бакинско-Прикаспийской епархии. Много лет был духовником и Бакинской епархии. Занимался









просветительской деятельностью и преподавал в местной воскресной школе, регулярно участвовал в межрелигиозных конференциях на территории Дагестана.

За усердное многолетнее служение у престола Божия протоиерей Николай Котельников был удостоен богослужебных наград: набедренника (1980), наперсного креста желтого цвета (1992), палицы (1998), креста с украшениями (2005), митры (2012), а также права служения Божественной литургии с отверстыми царскими вратами до Херувимской песни (2017).

Отец Николай пользовался большим уважением в городе Дербенте не только среди христиан, но и среди мусульман и иудеев. Это был пример дружбы, взаимного уважения между представителями разных религий. Он послужил прототипом православного священника для установленного в Дербенте памятника, символизирующего братские отношения между последователями трех религий, где вместе изображены православный священник, ахунд (настоятель Джума-мечети) и раввин.

Двадцать третьего июня отец Николай был убит террористами. Как

отметил Патриарх Московский и всея Руси Кирилл, отец Николай был убит прямо в храме «не за какие-то преступления, а только потому, что какой-то злой силе потребовалась эта смерть. Она потрясла и жителей Дербента, и не только их... Все, кто узнал об этом, были поражены самим фактом, а также местом, где произошло преступление, да и самой возможностью убить священнослужителя ни за что — только потому, что кто-то посчитал это для себя нужным, а может быть, даже полезным», — сказал Первосвятитель.

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл наградил протоиерея Николая Котельникова орденом благоверного князя Александра Невского (посмертно). Указом Президента России В. В. Путина Николай Михайлович Котельников был представлен к ордену Мужества (посмертно).

Отец Николай похоронен 26 июня на территории храма Покрова Пресвятой Богородицы.

Да упокоит Всемилостивый Господь убиенного раба Своего протоиерея Николая в селениях праведных!

Иеромонах Силуан (Исаев-Биадаури)

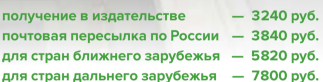
### ЖУРНАА МОСКОВСКОЙ ПАТРИАРХИИ



## Редакционная подписка на 2025 год

Официальное издание Русской Православной Церкви





### ЗАЯВКИ НА ПОДПИСКУ И ОПЛАТА ПРИНИМАЮТСЯ:

- через сайт http://podpiska.jmp.ru
- по безналичному расчету заявку направлять на эл. почту sokolenko@rop.ru, тел. +7 (495) 181-92-92, доб. 2236
- непосредственно в издательстве Москва, ул. Погодинская, 18/1, стр. 1, отдел экспедиции, тел. +7 (499) 246-48-79

Подписка на полгода предоставляется при заказе от 10 экземпляров. При оформлении подписки с любого месяца вы получаете годовой комплект.

При оформлении подписки от 10 экз. предусмотрены скидки.

В платежном документе необходимо указать название журнала, число экземпляров и период, за который произведена оплата.

#### РЕКВИЗИТЫ:

Религиозная организация «Издательство Московской Патриархии Русской Православной Церкви» Р/с 40703810092000002634 в АО ГПБ г. Москва К/с 30101810200000000823 ИНН 7704277393 КПП 770401001 БИК 044525823 Подписной индекс в каталоге Почты России ПП950